
 
 

 1 

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIÊNCIAS HUMANAS 

GRADUAÇÃO EM GEOGRAFIA 

 

 

RAONI CAMILO DE QUEIROZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TERRITORIALIDADE DOS POVOS INDÍGENAS EM CONTEXTO URBANO 
NO MUNICÍPIO DE UBERLÂNDIA – MG 

ESTUDO DE CASO DA RESISTÊNCIA E ORGANIZAÇÃO INDÍGENA 
FORMAL NO SUDESTE UBERLANDENSE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2021 



 
 

 2 

 

RAONI CAMILO DE QUEIROZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

TERRITORIALIDADE DOS POVOS INDÍGENAS EM CONTEXTO URBANO 
NO MUNICÍPIO DE UBERLÂNDIA – MG 

ESTUDO DE CASO DA RESISTÊNCIA E ORGANIZAÇÃO INDÍGENA 
FORMAL NO SUDESTE UBERLANDENSE 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de graduação individual 
apresentado ao curso de graduação 
em Geografia, da Faculdade de 
Filosofia, Letras e Ciências Humanas 
da Universidade de São Paulo, como 
requisito para obtenção do título de 
bacharelado em Geografia. 

Prof. orientadora: Marta Inez Medeiros 
Marques 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2021 



 
 

 3 

Q3t 

Queiroz, Raoni Camilo de 

TERRITORIALIDADE DOS POVOS INDÍGENAS EM CONTEXTO URBANO NO 

MUNICÍPIO DE UBERLÂNDIA – MG ESTUDO DE CASO DA RESISTÊNCIA E 

ORGANIZAÇÃO INDÍGENA FORMAL NO SUDESTE UBERLANDENSE / Raoni 

Camilo de Queiroz; orientadora Marta Inez Medeiros Marques - São 

Paulo, 2021. 

140 f. 

 

TGI (Trabalho de Graduação Individual)- Faculdade de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São 
Paulo. Departamento de Geografia. 

1. CH764.1.3.4.1.4.2.4.1. 2. CH764.1.3.4.1.5. I. 

Marques, Marta Inez Medeiros, orient. II. Título. 

Autorizo a reprodução e divulgação total ou parcial deste trabalho, por qualquer 
meio convencional ou eletrônico, para fins de estudo e pesquisa, desde que citada a 
fonte. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Catalogação na Publicação Serviço de 
Biblioteca e Documentação 

Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo. 
 

 

 

 



 
 

 4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Dedico este Trabalho de Graduação 

Integrado, a minha mãe, pai, irmã, vovó Terezinha, 
Tio Edinho, e madrinha Terezinha, por serem as 
pessoas que sempre me traziam palavras e 
momentos de força para a minha vida. Aos povos 
indígenas: Paraná/Kayapó, em especial 
Divinomar, descendente destes povos; 
Tupinambá, à cacica Maria de Lourdes Kawany 
Tupinambá; e Arachá Catw” Awa” ao cacique 
Karkará, sendo os responsáveis pela minha auto 
superação, me fortificando em uma das maiores 
histórias de resiliência da minha vida.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 5 

Agradecimentos 

Agradeço em primeiro lugar pela confiança dada pela cacica Kawany 

Tupinambá, pelo cacique Karkará Uru, pelo amigo Divinomar em contribuírem 

na construção de saberes da temática indígena no meio acadêmico e trocar 

comigo tanta sabedoria respaldada em suas memórias de vida, adquiridas na 

relação com seus ancestrais, pessoas e territorialidades múltiplas da cultura 

Tupinambá, Arachá / Catw’ awa' e Kayapó/Panará respectivamente. Essas 

pessoas se mostraram muito solícitas ao cederem e elucidarem suas visões e 

impressões acerca da história indígena e do que é ser indígena, ao cederem 

entrevistas à distância com o intuito de auxiliar na construção deste trabalho de 

graduação individual, pessoas que foram determinantes nesta produção e a 

quem eu devo grande parte do que aprendi nesta pesquisa. 

Agradeço a todos os professores que tive em várias universidades desde 2008 

e que constam em disciplinas cumpridas na grade do curso de bacharelado em 

Geografia, que iniciei no campus de extensão da UFU - FACIP (Universidade 

Federal de Uberlândia – Faculdade de Ciências Integradas do Pontal, Ituiutaba 

– MG), em especial o professor Roberto Castanho; UFU – campus Santa 

Mônica (2009-2011), em especial a professora Rita de Cássia; Centro 

universitário Unisant’anna - SP (2013-17), especialmente a professora Sílvia 

Raimundo pela sabedoria e o estímulo para eu fazer a prova de transferência 

para a Universidade de São Paulo, e o professor Ronaldo Malheiros pelos 

ensinamentos e que tanto fazia para diminuir as ansiedades de seus alunos, 

como professor e coordenador do curso de geografia da Unisant’anna. 

Agradeço também a minha madrinha Terezinha, que tantas vezes me orientou 

nas estruturações principalmente em projeto de pesquisa. 

Finalmente na USP, na Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, agradeço 

especialmente à professora Isabel A.P. Alvarez, que indicou as obras de FARIA 

(2008 e 2016), primordiais para a elaboração do projeto de pesquisa deste 

trabalho, ao professor Luis Antônio B. Venturi, que me orientou nos trabalhos 

iniciais da monografia, à professora Marta Inez M. Marques, que me orientou 

na parte final do trabalho, e ao companheiro de turma, futebol e tricolor Mateus 

Penteado, por me dar dicas de estruturações textuais e à companheira de 



 
 

 6 

turma Vitória Camacho, por me auxiliar na produção dos mapas de 

contextualização.  

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

“O brasileiro, ele não é só brasileiro aqui no Brasil, 
ele é brasileiro nos Estados Unidos, ele é 
brasileiro aonde ele chegar. Então o índio, ele não 
é índio só nas matas, só na cultura dele lá, nu ou 
fazendo as coisas dele lá dentro, ele é índio aonde 
ele chegar, em qualquer território”. 

(TUPINAMBÁ, Kawany 2018)  

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 7 

QUEIROZ, Raoni Camilo de. Territorialidade dos povos indígenas em 
contexto urbano no município de Uberlândia – MG: Estudo de caso da 

resistência e organização indígena formal no sudeste uberlandense. 2021. 142 

f. Trabalho de Graduação Individual (TGI) - Faculdade de Filosofia, Letras e 

Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2021.   

Resumo 

A partir da investigação através da tríade integração/desintegração/resistência 

dos povos indígenas em Uberlândia – MG e o estudo de caso do grupo 

liderado pela cacica, Kawany Tupinambá, analisamos que neste grupo social 

apresentam-se territorialidades e subjetividades dos povos indígenas em 

contexto urbano e que estes se fazem protagonistas nas lutas e conquistas por 

seus direitos constitucionais. A nossa pesquisa teve como objetivo: 

compreender a especificidade da territorialidade e da resistência de uma 

organização indígena formal no contexto urbano uberlandense, a partir do 

estudo de caso desta e com objetivos específicos de compreender o que 

diferencia os povos indígenas de outros grupos sociais em contexto urbano, e 

os critérios utilizados pelo estado e pelos povos na identificação das etnias 

indígenas; Reverberar a tríade integração/desintegração/resistência dos povos 

indígenas e as integrações dos povos em Uberlândia - MG; Relatar a situação 

da garantia de direitos, direcionados aos povos indígenas no contexto 

uberlandense. Foi possível nos aproximarmos da realidade dos indígenas em 

contexto urbano, ressaltando a resistência da lógica indígena frente a lógica 

capitalista, e que pudemos também reverberar a tríade ocorrida na periferia de 

Uberlândia – MG, bem como a dificuldade na efetivação de direitos 

direcionados a estes grupos em contexto urbano, e vitórias jurídicas 

conquistadas.  

Palavras-chave: Direitos dos povos e pessoas indígenas em contexto urbano; 

integração/desintegração/resistência dos povos indígenas; lógica indígena; 

lógica capitalista. 

 

 

 



 
 

 8 

Abstract 

From the investigation through the integration / disintegration / resistance triad 

of indigenous peoples in Uberlândia - MG and the case study of the group led 

by the chief, Kawany Tupinambá, we analyze that in this social group 

territorialities and subjectivities of indigenous peoples are presented in an urban 

context and that these become protagonists in the struggles and conquests for 

their constitutional rights. Our research aimed to: understand the specificity of 

territoriality and resistance of a formal indigenous organization in the urban 

context of Uberlandia, based on its case study and with specific objectives of 

understanding what differentiates indigenous peoples from other social groups 

in context urban, and the criteria used by the state and by the peoples in the 

identification of indigenous ethnicities; Reverberate the integration / 

disintegration / resistance triad of indigenous peoples and the integration of 

peoples in Uberlândia - MG; Report the situation of guaranteeing rights, aimed 

at indigenous peoples in the Uberlandian context. It was possible to get closer 

to the reality of the indigenous people in an urban context, highlighting the 

resistance of the indigenous logic to the capitalist logic, and that we were also 

able to reverberate the triad that occurred on the outskirts of Uberlândia - MG, 

as well as the difficulty in the realization of rights directed to these groups. in an 

urban context, and legal victories won. 

Keywords: Rights of indigenous peoples and people in an urban context; 

integration / disintegration / resistance of indigenous peoples; indigenous logic; 

capitalist logic.  

 

 

 

 

 

 

 
 

 



 
 

 9 

LISTA DE FIGURAS e MAPAS (QUADROS, TABELAS, FOTOGRAFIAS, GRÁFICOS) 

Capítulo 1  

Gráfico Pessoas indígenas por domicílio, 21 

Mapa Densidade populacional indígena no Brasil, 22 

Tabela Evolução dos números de pessoas indígenas autodeclaradas por zona urbana e rural, 
23 

Capítulo 2  

Mapa da Capitania de Goiás entre 1749 – 1816,  32 

Mapa Limite da capitania de Goyaz de 1751 com referência de terras caiapós, 34  

Mapa Populações originárias antes da invasão europeia, 35 

Mapa Localidade dos aldeamentos na Estrada dos Goiases (1748-1816), 37 

Tabela População dos aldeamentos do Sertão da Farinha Podre de 1816 a 1823, 37 

Mapa Distribuição da pop. indígena em terras aldeanas no Sertão da Farinha Podre 1821, 38 

Mapa Rede mercantil mineira e terras indígenas 1815-1825, 40 

Mapa Locais dos ataques feitos pelos Kayapó do sul, 42 

Imagem Rota migratória dos Kayapó, 43 

Imagem Cachoeira dos Índios – Divisa Tanabi SP/Iturama MG 1938, 46 

Imagem Usina hidrelétrica de Água Vermelha, Iturama MG/Ouroeste SP (2004), 47 

Foto BR-163, 52 

Mapa Principais obras do Plano de Integração Nacional                                                               
realizadas na Amazônia entre as décadas de 1960 – 1980, 53 

Linhas de transmissão das hidrelétricas no Brasil, 54 

Mapa e legenda Parques indígenas e mineração novembro 1975, 55 

Imagem Localização e abrangência das Terras Indígenas no Brasil, 59  

Gráfico. Porcentagem de Terras Indígenas por região, 60 

Mapa Terras e aldeias indígenas nos domínios morfoclimáticos brasileiros, 62 

Mapa Terras Indígenas Panará e Kayapó – sul do Pará, Brasil, 64 

Mapa O Brasil agrário 2008, 66 

Gráfico de localidades indígenas, 68 

Tabela População indígena por localização de domicílio, 68, 69 

Gráfico de localidades indígenas em Terras Indígenas oficialmente delimitas, Agrupamentos 

Indígenas em setores censitários e outras localidades indígenas, 72 

Imagem Densidade populacional indígena MG, 73 

Mapa Limite municipal de Uberlândia – MG / Área de estudo de caso, 75 

Antiga fazenda do campus Glória UFU, 76 



 
 

 10 

Mapa. Levantes indígenas nos séculos XVI, VXII e XVII no Brasil / Levante Tupinambá – PA, 
78 

Mapa Terras Indígenas do povo Tupinambá no litoral sul baiano 2014, 79 

Mapa Cidade de Uberlândia / Assentamento Glória, 85 

Mapa Assentamento Glória e limites, 86 

Mapa Sede / Oca, 87 

Fotografia Face oeste do terreno da Oca, 88 

Fotografia Faces norte e nordeste da OCA, 88 

Fotografia Vista sentido leste ao fundo do terreno, 89 

Capítulo 3 

Mapa Terras indígenas expropriadas entre 1819-1821, 95 

Mapa Abrangência e sedes dos Distritos Sanitários Especiais Indígenas, 98 

Tabela Números de foco de incêndio em T.I.’s por domínio morfoclimático no Brasil, 104 

Tabela Número de homologações de T.I.’s por governo democrático no Brasil (1985-2019), 105 

Imagem Publicação das fases do plano de vacinação contra o Covid-19 em Uberlândia-MG, 
114 
Imagem Vacinômetro Uberlândia – MG 2021, 117 

 

Lista de abreviaturas 

Introdução 

IGAM – Instituto Mineiro de Gestão das Águas 

Capítulo 1 

OIT - Organização Internacional do Trabalho  

IBGE - Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

FUNAI – Fundação Nacional do Índio 

UFU – Universidade Federal de Uberlândia 

T.I. – Terra Indígena 

Capítulo 2 

MG – Minas Gerais 

MINA - Movimento dos Indígenas não Aldeados do Triângulo Mineiro e Alto Paranaíba. 

MSTB – Movimento Sem Teto do Brasil  

UNI - União das Nações Indígenas 

SUDAM - Superintendência de Desenvolvimento na Amazônia 

SUDENE -  Superintendência de Desenvolvimento no Nordeste 

Capítulo 3 

Secretaria Especial de Saúde Indígena (SESAI)  

Subsistema de Atenção à Saúde Indígena (SasiSUS)  

https://www.politize.com.br/ibge-politicas-publicas-privadas/


 
 

 11 

Sistema Único de Saúde (SUS) 

Distritos Sanitários Especiais Indígenas (DSEIs) 

Funasa – Fundação Nacional de Saúde 

Proposta de Emenda à Constituição (PEC) 

Consea - Conselho Nacional de Segurança Alimentar e Nutricional  

Zona Especial de Preservação Cultural (ZEPEC), 

Áreas de Proteção Paisagística (APPa) 

Articulação dos Povos Indígenas do Brasil – APIB  

Partido Socialista Brasileiro – PSB 

 Partido Socialismo e Liberdade – PSOL 

 Partido dos Trabalhadores – PT 

 Partido Democrático Trabalhista – PDT 

 Partido Comunista do Brasil – PCdoB 

 Rede Sustentabilidade – REDE 

ISA – Instituto Socioambiental 

OBS - Oswaldo Braga de Souza 

MC - Mariana Croda 

STF – Superior Tribunal Federal 

PP – Partido Progressista 

CIMI – Conselho Indigenista Missionário  

PIN – Plano de Integração Nacional  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 12 

SUMÁRIO 
Introdução ............................................................................................................................... 1 

Referencial teórico ................................................................................................................. 3 

Problematização ..................................................................................................................... 8 

Hipótese ................................................................................................................................ 10 

Justificativa ........................................................................................................................... 10 

Objetivo geral ....................................................................................................................... 12 

Objetivos específicos ........................................................................................................... 12 

Materiais e Métodos ............................................................................................................. 12 

RESULTADOS E DISCUSSÃO .......................................................................................... 16 

Capítulo 1.  Critérios do estado para a identificação dos povos indígenas as 

particularidades dos povos indígenas em contexto urbano ............................................. 16 

Capítulo 2. A resistência dos povos indígenas e os processos de integração em 

Uberlândia............................................................................................................................. 33 

2.1. – Aspecto territorial dos povos indígenas no antigo Sertão da Farinha Podre – 
1749/1816 e Brasil colonial ............................................................................................. 33 

2.2 – Os povos indígenas no atual Triângulo Mineiro no decorrer da república ........ 44 

2.3 – A autodeclaração indígena a partir do censo de 1991 ........................................ 68 

2.4 Contextualização e localização ................................................................................ 75 

Capítulo 3. A luta pela garantia de direitos direcionados aos povos indígenas no 
contexto uberlandense. ....................................................................................................... 94 

3.1 – Histórico de litígios .................................................................................................. 94 

3.2 – Saúde indígena: Distritos Sanitários Especiais Indígenas (DESEI’s) e Sistema 

Único de Saúde (SUS)..................................................................................................... 98 

3.3. – Planos Diretores estratégicos e o direito à cidade aos povos indígenas ....... 107 

3.4 – Omissão do estado em relação os povos indígenas de contexto urbano, nas 
campanhas de imunização da Covid-19. ..................................................................... 113 

3.5 – Conquistas e jurisprudências no registro civil, a partir de Maria de Lourdes 
Lima Soares Tupinambá ................................................................................................ 120 

Referências ......................................................................................................................... 124 



 
 

 1 

Introdução 
Diante das diversas escalas e formas de território dos povos indígenas no 

Brasil, podemos identificar níveis de territorialidade, relacionadas a esta 

diversidade. Assim, nos propomos a ressaltar o que diferencia os povos 

originários em contexto urbano de outros grupos sociais no mesmo contexto 

para reafirmar a ocorrência de povos indígenas e a integração destes em 

Uberlândia. O nosso intuito foi compreender a situação de luta pela garantia 

dos direitos indígenas relacionados ao aspecto territorial desenvolvida por uma 

organização indígena formal específica no contexto urbano uberlandense.  

Para iniciar, no primeiro capítulo, abordamos algumas interpretações acerca da 

identificação dos grupos indígenas, discorrendo sobre a situação dos povos 

indígenas na maior parte da história da república em que prevaleceu as 

políticas de integração destes povos ao povo brasileiro, negando não só seus 

territórios, mas também não os reconhecendo como pessoas físicas com 

autonomia jurídica. Apresentamos também os atuais números, distribuição e 

densidade territorial da população indígena que vive no Brasil. 

No segundo capítulo, apresentamos a ocorrência de povos indígenas em 

Uberlândia e, para isso, traremos um breve histórico com a apresentação de 

mapas que representam a região nos períodos coloniais, mapas de fluxos 

migratórios, gráfico com a proporção e diversificação das moradias em 

localidades indígenas, mapa de terras indígenas no Brasil, dados 

populacionais, densidade populacional em Minas Gerais. Diante da 

apresentação destes, disponibilizamos a representação da localidade e da 

forma de territorialidade indígena ocorrida na cidade, discorrendo sobre o seu 

histórico como organização formal indígena.  

Abordamos no terceiro capítulo os assuntos relacionados à territorialidade dos 

povos indígenas em Uberlândia e alguns aspectos dos direitos indígenas no 

que tange aos territórios, à saúde, ao registro civil e à educação. Para isto 

fizemos um breve histórico do contexto de espoliação dos territórios indígenas, 

passando pelo Brasil colonial, imperial e republicano. Depois abordamos o 

aspecto da saúde, demonstrando a situação de enfrentamento dos povos 

indígenas na pandemia de Covid-19 e a falta de políticas específicas para esse 

grupo social no enfrentamento à pandemia, bem como a não priorização deste 



 
 

 2 

grupo na primeira fase de imunização na cidade. Em relação ao registro civil, 

escrevemos sobre o reconhecimento judicial de Kawany Lourdes Tupinambá e 

a autorização para que ela possa acrescentar o nome da etnia na qual se 

reconhece em seu registro geral. Sobre a educação, comentamos a lei que 

determina a obrigatoriedade de apresentação da temática indígena nos ensinos 

de história, literatura e artes nas escolas tradicionais.  

Diante disso, ressaltamos que neste trabalho faltou o esclarecimento das 

devidas diferenciações de abordagem teórica sobre os povos indígenas, em 

que numa abordagem tradicional usada pela antropologia e emprestada a 

geografia, as pessoas indígenas são vistas como parte de uma expressão 

étnica, num corpo cultural coletivo. Enquanto na nossa abordagem, pensamos 

a partir da trajetória de vida de uma mulher, indígena, nordestina, que se 

reconhece etnicamente com o povo Tupinambá, e que apresenta uma história 

de resistência que vai além da luta com o povo que se identifica, sendo uma 

referência de liderança na luta de vários povos indígenas urbanizados em 

Uberlândia – MG. Estas diferenciações poderão ser melhores tratadas em um 

futuro trabalho que poderá dar continuidade a este.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 3 

Referencial teórico 
Começo esse trabalho abordando a importância em reconhecer a diversidade 

étnico-cultural existente entre os povos indígenas, sendo povos que 

apresentam heterogeneidades estético-culturais e que não apresentam 

necessariamente homogeneidades nos estereótipos dos corpos, nem em suas 

subjetividades inerentes às suas culturas, memórias, cosmovisões, 

cosmpolíticas. Trazendo as palavras de Kambeba (2013), que em suas obras 

registra subjetividades dos povos Omágua/Kambeba através de poemas 

escritos, sobre a identidade indígena:  

Mas para conhecer melhor os povos indígenas, de modo particular o 
povo Omágua/Kambeba e manter uma aproximação é preciso 
primeiro, começando tratando-os como de fato são: diferentes, étnico, 
cultural e socialmente, respeitando a diversidade cultural. Chamando-
os como autodenominam, Omágua/Kambeba, Guarani, Tembé, 
Tikuna, etc. Assim, a identidade de cada pessoa, estará vinculada a 
etnia a qual pertence, levando em conta suas peculiaridades 
manifestadas no modo de vida, na sua territorialidade que os torna 
diferentes dos não-indígenas. A luta do povo Omágua/Kambeba, e 
dos demais povos, não se resume apenas a defender seus limites 
territoriais, lutam também por uma forma de existência, presente no 
modo diferente de viver, ver, sentir, pensar, agir, e de seguirem 
construindo sua história, lutando por seus direitos, tendo como um 
dos objetivos o ensino da língua materna. A língua Omágua/Kambeba 
durante anos vem apresentando sinais de declínio, mas se mantém 
viva, através dos ensinamentos às crianças e aos adultos. (2103, p. 
17) 

Márcia Wayna Kambeba se reconhece na etnia Omágua/Kambeba e portanto é 

uma indígena transmitindo conhecimentos que representam suas 

especificidades no modo de pensar e interpretar sobre o sentimento de 

identidade indígena.    

Para Luciano (2006), 
É importante destacar que quando estamos falando de identidade 
indígena não estamos dizendo que exista uma identidade indígena 
genérica de fato, estamos falando de uma identidade política 
simbólica que articula, visibiliza e acentua as identidades étnicas de 
fato, ou seja, as que são específicas, como a identidade baniwa, a 
guarani, a terena, a yanomami, e assim por diante. De fato não existe 
um índio genérico, como já dissemos no início deste livro. Talvez 
exista no imaginário popular, fruto do preconceito de que índio é tudo 
igual, servindo para diminuir o valor e a riqueza da diversidade 
cultural dos povos nativos e originários da América continental. Os 
povos indígenas são grupos étnicos diversos e diferenciados, da 
mesma forma que os povos europeus (alemão, italiano, francês, 
holandês) são diferentes entre si. (2006, p. 40, 41) 



 
 

 4 

Para Luciano (2006): “A dinâmica e a intensidade da relação com a identidade 

variam de povo para povo e de região para região, de acordo com o processo 

histórico de contato vivido” (2006, p. 41). E acrescenta: “O processo de 

reafirmação da identidade indígena e o sentimento de orgulho de ser índio 

estão ajudando a recuperar gradativamente a auto-estima indígena perdida ao 

longo dos anos de repressão colonizadora” (idem, 2006, p. 42). Ele acaba por 

afirmar que estas conquistas viram o jogo contra os projetos dos colonizadores.  

A reafirmação da identidade não é apenas um detalhe na vida dos 
povos indígenas, mas sim um momento profundo em suas histórias 
milenares e um monumento de conquista e vitória que se introduz e 
marca a reviravolta na história traçada pelos colonizadores europeus, 
isto é, uma revolução de fato na própria história do Brasil. (2006, p. 
43) 

Segundo Oliveira (2008), 
Gersem dos Santos Luciano – ou Gersem José dos Santos Luciano, 
conforme consta no seu currículo lattes 2 – é índio Baniwa, graduado 
em filosofia pela Universidade Federal do Amazonas (1995), com 
mestrado na Universidade de Brasília (2006). Atualmente, também é 
doutorando em Antropologia Social pela Universidade de Brasília. 
Ocupa o cargo de diretor-presidente do Centro Indígena de Estudos e 
Pesquisas – CINEP e de representante indígena no Conselho 
Nacional de Educação, além de possuir uma larga experiência 
militante há mais de 22 anos. Portanto, trata-se de um Baniwa 
falando sobre os povos indígenas, logo, sobre “si mesmo” (2006, p. 
15), como observa Antonio Carlos de Souza Lima no Prefácio do 
livro. Essa inovação – ao menos em termos brasileiros – representa 
algo que marca presença no seu texto, na forma (com poucas 
citações, a maioria destas de dados oficiais) e no conteúdo. Acima de 
tudo, nas entrelinhas do discurso, deslocando o poder de quem fala 
para dentro (simbolicamente) de quem é falado, dando novo fôlego à 
afirmação de Manuela Carneiro da Cunha (1992) da participação 
histórica dos índios como construtores ativos das políticas 
indigenistas e indígenas ao longo dos séculos de colonização. 
(OLIVEIRA 2008, p. 186,187) 

Ainda no sentido da compreensão das dimensões dos povos indígenas, nas 

leituras feitas na obra de Mondardo (2019), identificamos a dimensão 

representada através dos corpos ameríndios. Assim ele questiona, 

Mas o que são corpos ameríndios? Corpos indígenas são muitos e 
múltiplos em suas dinâmicas, expressividades e roupagens. São 
múltiplos em suas verdades, em línguas, sons, performances, 
cosmopolíticas, enfim, subjetividades, que os permitem colocar ou 
tirar roupagens. Corpo que se manifesta e se materializa pelos sons 
que demarcam a paisagem corporal pela subjetividade. (2019, p.43) 

Em Mondardo (2019), sobre a cosmopolítica,  

[...] cosmopolítica é para os povos indígenas o que, em parte, os 
ocidentais pensam como política. Este campo político envolve as 
formas de luta (entre mundos) e r-existência indígenas na 



 
 

 5 

contemporaneidade [...] percorremos neste sentido as linhas das lutas 
dos povos e coletivos indígenas. O fio condutor da discussão entre 
território, territorialidade e cosmopolítica indígenas situa-se no vínculo 
entre teoria e lutas [...] isso nos leva a seguinte questão: como pensar 
hoje as lutas indígenas na América Latina? (p.25, 2019) 

Para Mondardo, (2019, p. 29), os territórios e territorialidades são construídos 

pelos poderes hegemônicos e pela resistência que a eles se contrapõe, o autor 

cita Viveiros de Castro (2015) para elucidar que,  

Os movimentos de resistência na América Latina evidenciam a 
necessidade de perspectivas teóricas e metodológicas do conceito de 
território reelaboradas, por exemplo, pela cosmologia e/ou “ponto de 
vista” indígena, como no pensamento Ameríndio; uma maneira de 
pensar ou maneiras de pensar a partir dos indígenas e não sobre os 
indígenas (2019, p, 29). 

Para o Mondardo (2019), o território, 

É uma ferramenta de luta e das práticas dos povos indígenas no 
Brasil contemporâneo. Um dispositivo para defesa e luta plural por 
direitos. Multiplicidade em ações coletivas. Desterritorialização do 
colonialismo, do patriarcado, do Estado despótico. Devir-minoria [...] 
Por ter se tornado um dispositivo catalizador de resistências, urge 
repensar as concepções e práticas de territórios dos povos indígenas. 
No espaço brasileiro, a multiplicidade de grupos étnicos com 
diferentes processos de des-re-territorialização, terras, línguas, 
relações de parentesco e movimentos de luta por direitos territoriais, 
demonstra o cuidado que devemos ter com generalizações nesse 
campo. Uma concepção densa do território como tekoha é específica 
da cultura guarani, mas mesmo assim apresenta variações entre 
grupos étnicos e nos lugares. Alguns indígenas preferem utilizar, por 
exemplo, os termos “terra”, “área” ou “lugar”. (2019 p.31) 

Outro aspecto relevante na discussão acerca do território é que, na cosmovisão 

indígena, este apresenta dinâmicas diferentes das impostas pelo Estado, 

principalmente no que tange a seus limites. Os espaços de luta se apresentam 

de forma transitória, como territórios em trânsito, assumindo o que Mondardo 

(2019) afirma ser uma transterritorialidade.   

A transterritorialidade é uma modalidade de territorialidade. Pode se 
manifestar pela atualização de uma territorialidade antiga ou como 
uma nova territorialidade [...] essas territorialidades de trânsito criam 
territórios. A transterritorialidade se manifesta por meio de uma 
muldimensionalidade de relações e multiescalaridades. Esses tipos 
de transterritorialidades articulam os espaços das lutas 
contemporâneas dos povos indígenas em múltiplos níveis: terra, 
território, corpo, aldeia, retomada, ocupação, mobilizações, 
articulações e alianças políticas externas e internas aos povos 
originários. (2019, p.76) 

Sobre a Terra e Território, de acordo com a obra de Luciano (2006), 

Podemos definir terra como o espaço geográfico que compõe o 
território, onde este é entendido como um espaço do cosmos, mais 



 
 

 6 

abrangente e completo. Para os povos indígenas, o território 
compreende a própria natureza dos seres naturais e sobrenaturais, 
onde o rio não é simplesmente o rio, mas inclui todos os seres, 
espíritos e deuses que nele habitam. No território, uma montanha não 
é somente uma montanha, ela tem significado e importância 
cosmológica sagrada. Terra e território para os índios não significam 
apenas o espaço físico e geográfico, mas sim toda a simbologia 
cosmológica que carrega como espaço primordial do mundo humano 
e do mundo dos deuses que povoam a natureza (LUCIANO 2006, p. 
102-103). 

Luciano (2006, p.28) aponta que vem ocorrendo no Brasil um fenômeno de 

etnogênese ou reetinização desde a última década do século XX.  

Nele, povos indígenas que, por pressões políticas, econômicas e 
religiosas ou por terem sido despojados de suas terras e 
estigmatizados em função dos seus costumes tradicionais, foram 
forçados a esconder e a negar suas identidades tribais como 
estratégia de sobrevivência – assim amenizando as agruras do 
preconceito e da discriminação – estão reassumindo e recriando as 
suas tradições indígenas. Este fenômeno está ocorrendo 
principalmente na região nordeste e sul da região Norte, 
precisamente no estado do Pará. (LUCIANO, 2006, p. 28) 

Arruti (1997) cita Sider para caracterizar o processo de etnogênese, que se 

daria no plano da identificação racial e/ou histórica entre grupos ou pessoas de 

diversas etnias, permeado pelo sentimento de fraternidade e de consciência 

individual e coletiva de pertencimento, 

Como apontou Sider (1976), se o etnocídio é o extermínio sistemático 
de um estilo de vida, em oposição a ele, a construção fraternal de 
uma autoconsciência e de uma identidade coletiva (de base racial 
e/ou histórica) contra a ação de um Estado Nacional opressor, com 
vistas a ganhos políticos, entre os quais pode-se encontrar alguma 
expectativa de autodeterminação, deve ser chamada de etnogênese.  

Sobre a etnogênese, Luciano (2006) discorre o seguinte, 

A “etnogênese” é um fenômeno” em que, diante de determinadas 
circunstâncias históricas, um povo étnico, que havia deixado de 
assumir sua identidade étnica por razões também históricas, 
consegue reassumi-la e reafirmá-la, recuperando aspectos relevantes 
de sua cultura tradicional. Em grande medida, o processo de 
etnogênese ocorreu e ocorre em todas as regiões do Brasil. O que 
acontece é que em algumas regiões, como a Nordeste, este 
fenômeno está tendo caráter mais impactante na dinâmica 
sociocultural e política da região. A etnogênese é o primeiro passo 
para a superação das sequelas dos séculos de escravidão e 
repressão a que os povos indígenas do Brasil foram submetidos ao 
longo do processo de colonização, no qual os poucos sobreviventes 
tiveram que abrir mão de suas culturas e identidades negando-as aos 
seus filhos e descendentes como única forma de sobrevivência. 
(LUCIANO 2006, p. 112) 



 
 

 7 

A geógrafa Camila Salles de Faria (2008) produziu uma dissertação em que a 

pesquisa busca refletir sobre a população indígena no Jaraguá através da 

contradição integração/desintegração produzindo um terceiro termo, aquele da 

resistência. Ela se inspira em obras de LEFEBVRE (1973, 1988, 2000) e 

discorre sobre os processos de integração monetária nacional e de inserção do 

povo indígena Guarani Mybia que vivem na capital paulistana e também em 

uma área concebida de acordo com a lógica capitalista e baseada numa 

delimitação criada pelo estado e chamada de Terra Indígena (TI), sendo que a 

TI criada para este povo que vive em São Paulo é a menor dentre aquelas 

criadas no país. 

 A partir da criação das terras indígenas em meados dos anos 1980 no Brasil, 

ela aponta o início destes processos caracterizados por 

Integração/desintegração/resistência, que segundo a referida autora, 

Neste sentido, a tríade integração/desintegração/resistência foi 
construída do ponto de vista das contradições que emergem da 
relação entre a lógica da sociedade capitalista, que se quer 
hegemônica, e a lógica da sociedade indígena. Portanto, não se trata 
de isolar, ou absolutizar cada momento uma vez que os momentos 
precisam ser lidos enquanto processos. (FARIA 2008, p. 4) 

Na diferenciação destes momentos e processos, o primeiro momento se dá na 

contradição, integração/desintegração, e que, conforme a autora,  

Uma leitura possível sobre este processo de demarcação traz o 
momento de integração precária da comunidade ao mundo 
capitalista, que se reforça através de outras políticas indigenistas 
integracionistas, fazendo com que a comunidade se integre ao 
mercado para garantir a sua sobrevivência, isto porque, seu espaço – 
planejado outrora pelo Estado – hoje não lhe é suficiente, o que vai 
refletir em uma desintegração das relações sociais dentro das 
aldeias. Desta forma, o momento de integração, é também, 
imediatamente o de desintegração, isto porque a integração 
desintegra aquilo historicamente construído. Assim, o momento da 
desintegração se faz como momento da integração e traz como 
consequência a deterioração no modo de vida da comunidade, 
percebida através da mudança nas relações da natureza juntamente 
com o processo de “cercamento das terras indígenas”, como 
consequência da urbanização e periferização da metrópole, em que o 
uso/apropriação está limitado pela propriedade privada da terra. 
(FARIA, 2008, p. 71,72) 

Diante esses momentos e processos relacionados acima, formado a partir da 

“equivalência dos não-equivalentes”, Faria (2008) questiona: “Mas será que 

nada resiste? Pode-se afirmar que tudo cede à desintegração? Destrói-se tudo 

que é anterior? A integração deveria ser pensada como um processo de 



 
 

 8 

ruptura definitivo?”(2008, p.113-114). Como resposta, ela apresenta o 

momento de processos de resistência que não deve ser entendido como a 

mera sobrevivência dos indígenas, o que estaria de acordo com o pensamento 

do presidente da FUNAI entrevistado por ela, que sustenta que o principal 

mérito da política indigenista seria a manutenção dos índios vivos e que falta 

de terras não seria um problema. (2008, p.114). Para Faria (2008) devemos 

pensar, 

A resistência que vem do uso e da apropriação deste espaço, pela 
população indígena (hipótese anteriormente levantada) como fruto 
direto de sua cultura, que se materializa inicialmente em rituais e na 
persistência de uma leitura do mundo através do mito. (2008, p. 114) 

Ainda sobre a resistência, a autora pôde perceber em suas pesquisas junto às 

aldeias do Jaraguá,  

Uma resistência através da relação espaço – tempo, o que revela 
também uma desintegração ao universo capitalista, ou do termo 
proposto anteriormente como integração. Mas ao mesmo tempo, a 
resistência pode ser entendida como uma estratégia de sobrevivência 
da comunidade indígena (consciente ou não), decorrente do processo 
de integração (demarcação das terras, isolamento) e desintegração 
(deterioração na relação homem – natureza). Pois, para estes 
caminhos é importante não isolar os momentos em si mesmos, já que 
este segundo termo “nega o primeiro, o manifesta e o completa”. 
(LEFEBVRE, 1988, p.33 apud FARIA, 2008, p.118)   

Segundo Faria (2008) a resistência,  

Termo este que une e supera a contradição integração/desintegração 
sendo que, o “terceiro termo se volta à limitação do primeiro termo” 
(LEFEBVRE; 1988:34). Neste sentido, ele guarda tanto o devir como 
as ações práticas, o que orienta um projeto capaz de manter vivos os 
elementos que sustentam a vida dos índios. Ressalta-se que a 
resistência pode ser entendida pelas mudanças ocorridas na 
comunidade indígena, baseada no fato que esta “muda, muda para 
continuar a existir”, mas também como um projeto, que se opõe à 
tendência da zona fronteiriça, já que “para alargar o possível é 
preciso pensar, proclamar e querer o impossível, sua estratégia 
consiste em tornar possível amanhã o impossível de hoje”. 
(LEFEBVRE 1973, p.39 apud FARIA, 2008, p. 118-119) 

Problematização  
Os processos causadores da desterritorialização dos povos indígenas se 

deram através de estratégias usadas para constituir práticas de negação de 

direitos aos povos indígenas, através da negação de sua reprodução social 

autônoma desde a colonização brasileira e que passaram por diversos litígios 

entre os povos indígenas e os colonizadores. O objetivo do império com os 

aldeamentos não era simplesmente “destribalizar” as terras de interesse da 



 
 

 9 

coroa para liberar os caminhos coloniais internos, mas instrumentar os 

aldeamentos indígenas como formas relacionadas a processos de invasão e 

expropriação destes territórios. (ALFREDO, 2004 apud FARIA, 2016) 

Diante disso, a configuração geográfica indigenista do Triângulo Mineiro e Alto 

Paranaíba, segundo Mori (2015), conviveu com a desarticulação das aldeias 

com o objetivo de facilitar a apropriação e expropriação territorial pelos 

colonialistas. Para isso, foi utilizada a estratégia de incentivar o povoamento do 

território por diferentes grupos étnicos, principalmente por grupos Bororos, 

segundo o antropólogo Ribeiro (2010). 

Porém os povos indígenas sempre se colocaram como protagonistas em suas 

lutas por direitos ao longo da história, seja na época colonial, como elucidado 

por Mattos (2006, p.139), do Império e República do Brasil. Com a Lei de terras 

promulgada em 1850, a concentração de terras no Brasil nas mãos dos 

colonos se aprofundou dando mais poder econômico aos donos de terras, que 

mantinham suas intenções em assimilar os povos indígenas ao gentio 

brasileiro.   

Com a constituição de 1988, o direito de autodeclaração da pessoa indígena 

passa a ser uma das formas de reconhecimento étnico adotadas inclusive pelo 

censo demográfico de 1991, constituindo assim um caminho que favorece os 

mais recentes processos de etnogenêse no Brasil. Porém, depois de uma 

história indígena contada predominantemente pelos agentes do Estado 

brasileiro, o que implicou uma grande invisibilidade da diversidade indígena, o 

não reconhecimento da pessoa indígena em contexto urbano, passa a ser uma 

das maiores dificuldades encontradas nas cidades brasileiras pelos povos 

indígenas. Contra isso, esses povos têm criado novas formas de afirmação 

identitária através de re-existências, lutas e soluções para a garantia de direitos 

alcançados nos âmbitos nacionais e internacionais e/ou para a criação de 

jurisprudências que possam contribuir na reparação de falhas de interpretações 

jurídicas, ou mesmo na criação de leis que possam atender as novas 

demandas exigidas pelos povos indígenas em suas diversas fases de convívio 

com a cultura ocidental.  

 



 
 

 10 

Hipótese  
Os órgãos públicos como a FUNAI e SESAI, responsáveis diretamente pelos 

processos de reconhecimento e garantia dos direitos indígenas, por mais que 

tenham em seu âmbito de formação a intenção de contribuir neste sentido, não 

têm conseguido efetivar políticas públicas que garantam os direitos aos 

diversos povos indígenas, em suas diversas localizações de moradia, pois o 

atual governo federal de Jair Bolsonaro tem interferido diretamente para que 

estas não sejam realizadas.  

A continuação do ataque aos povos originários mantém ativa toda dinâmica de 

deslocamento populacional dos indígenas iniciada desde a época da invasão 

portuguesa. Isso expõe as intenções do Estado brasileiro, pautadas pelo amplo 

poder de influência da bancada ruralista, bem como do segmento político 

conservador de uma maneira geral, que parecem querer continuar destruindo 

todas as formas de expressão indígenas em todos os contextos, principalmente 

no contexto urbano. Parecem querer restringir o reconhecimento da existência 

indígena apenas em datas comemorativas como o dia do Índio, para a 

sustentação do mito da democracia racial no Brasil.  

Justificativa 
Contribuir para o acúmulo de conhecimento no acervo da ciência de Geografia 

acerca da temática indígena com base no emprego de conceitos como 

território, territorialidade e transterritorialidade. Esses conceitos são importantes 

para compreender a produção territorial dos povos indígenas que ocorre 

simultaneamente aos processos de etnogênese destes diferentes povos, 

especialmente em contexto urbano, e os que ocorrem após os anos de 1991. A 

escolha desse recorte histórico nos pareceu significativa por ser a partir desse 

momento que ocorre a inserção da opção de autodeclaração indígena no 

quesito de cor/raça do censo demográfico. Uma vez identificada como 

indígena, a pessoa tem a possibilidade de declarar ou não a etnia com a qual 

se identifica, e isso deve ser respeitado como um dos princípios para o 

reconhecimento da identidade da pessoa indígena.  

Pensamos ser importante ressaltar uma das paisagens materializadas da 

transterritorialidede indígena em Uberlândia, que dá especificidade ao lugar na 

periferia uberlandense, onde se encontra a sede de uma organização indígena 



 
 

 11 

formal. É nossa intenção fortalecer o diálogo entre a ciência geográfica e as 

lutas pelos direitos indígenas em contexto urbano, pois sabemos que existem 

na maioria das cidades brasileiras diversos povos indígenas em processo de 

resistência provocado pelos processos de integração/desintegração desses 

povos.  

A partir do golpe de 2016, estamos diante de um aprofundamento das 

violências no campo e de novos processos mundiais de territorialização e 

financeirização na produção de commodities. Nestes processos violentos estão 

incluídos atentados contra os povos indígenas, inclusive os que vivem em 

Terras Indígenas que já estão em fase de regularização. Esses últimos têm 

sofrido ameaças no campo jurídico vindas inclusive de representantes da 

câmara federal, por exemplo, que têm proposto instrumentos visando alterar 

direitos territoriais já garantidos,como a tese do marco temporal, que propõe 

reconhecer apenas as Terras Indígenas reivindicadas até o ano de 1988, da 

promulgação da nova constituição federal.  

Nesse contexto, podemos estar diante do quarto processo histórico mais 

intenso de deslocamento populacional, desterritorialização e genocídio dos 

povos indígenas que vivem no Brasil. Eles passaram por esses processos nas 

invasões coloniais, na gênese da república com as políticas indigenistas de 

assimilação, e no período militar com as grandes obras embasadas no Plano 

Nacional de Integração (PIN) a partir de Castelo Branco. Os governos militares 

provocaram um genocídio dos povos indígenas, com 8.350 mortes segundo a 

Comissão Nacional da Verdade1 além da criação de campos de concentração 

como o Reformatório Agrícola Indígena Krenak, em Resplendor – MG que, 

segundo o site “Memórias da Ditadura”2, também foi uma área escolhida para a 

criação de “milícias indígenas, as Guardas Rurais Indígenas (GRINs), treinadas 

para aplicar técnicas de tortura criadas pelo homem branco. Esse experimento 

sinistro do regime militar até hoje é cercado de mistérios”. 

 
 

                                                             
1 <http://memoriasdaditadura.org.br/cnv-e-indigenas/> 
2  <http://memoriasdaditadura.org.br/indigenas/>Acesso, 26/03/2021 
 

http://memoriasdaditadura.org.br/cnv-e-indigenas/
http://memoriasdaditadura.org.br/indigenas/


 
 

 12 

Objetivo geral 
Compreender a especificidade da territorialidade de resistência indígena em  

contexto urbano uberlandense, com o estudo de caso de uma organização 

indígena formal na cidade de Uberlândia, Minas Gerais em meados de 2021.  

Objetivos específicos  
- Compreender o que diferencia os povos indígenas de outros grupos sociais 

em contexto urbano, e os critérios utilizados pelo estado na identificação dos 

povos indígenas; 

- Reafirmar a resistência dos povos indígenas e a integração entre os povos 

originários, na região do Triângulo Mineiro e Alto Paranaíba; 

- Relatar a situação na garantia, negação e efetivação de direitos aos povos 

indígenas no contexto uberlandense; 

 
Materiais e Métodos 

A investigação qualitativa através da análise integrada com estudo de caso da 

realidade composta na territorialidade daquele lugar, para melhor compreender 

um dos contextos de resistência dos povos indígenas em Uberlândia – MG e a 

partir da compreensão de processos encontrados na tríade 

integração/desintegração/resistência usada como método por FARIA (2008), na 

produção da dissertação sobre a T.I. Jaraguá, situada na zona norte de São 

Paulo - SP, inspirada em LEFEVBRE (2000), foi uma metodologia de referência 

para a escolha e auxilio neste trabalho, para aproximar os estudos 

bibliográficos da realidade daquele lugar.   

Sobre a tríade referida acima, segundo FARIA (2008),  

A tríade revela o método da investigação deste processo. Para 
LEFEBVRE (2000) trata-se de “três termos e não dois. Uma relação a 
dois termos reduz-se a uma oposição, a um contraste, a uma 
contrariedade”. Além do que não se pode separá-los e isolá-los sem 
compreender o movimento do processo. Para LEFEBVRE 
(1988:113), “o terceiro termo é a solução prática dos problemas 
projetados pela vida, aos conflitos e contradições nascidos da prática 
dos problemas projetados pela vida, aos conflitos e contradições 
nascidos da prática e experimentados praticamente. A superação se 
situa no movimento da ação, não no tempo puro do espírito 
filosófico”. (FARIA, 2008, p. 118)  

Sobre a importância de análise a partir do lugar, FARIA (2008) discorre que, 



 
 

 13 

O lugar se apresenta como um nível de análise uma vez que não 
deve ser entendido como um fato isolado, “mas como parte integrante 
de uma totalidade espacial fundamentada no desenvolvimento 
desigual” (CARLOS, 1994:42). Neste sentido, é através do lugar que 
se pode compreender os conflitos dos sujeitos sociais diante das 
contradições surgidas no desenvolvimento da lógica capitalista. 
(FARIA 2008, p. 5)  

Para conseguirmos registrar as especificidades dos lugares, é necessário fazer 

uma aproximação através da análise das territorialidades criadas nestes 

lugares, que são produzidas ao longo da apropriação do lugar feita pelas 

pessoas e que, portanto, constituíram os processos de ocupação que dão 

formas e conteúdos nas paisagens. De acordo com FARIA (2008) “o 

destrinchar deste lugar inicia-se pela análise de sua paisagem, pois ela permite 

desvendar tanto a materialidade (forma) quanto o conteúdo dessa mesma 

materialização” (2008:5). FARIA (2008) cita CARLOS (1994) para definir do 

que se trata a paisagem, sendo que,  

A paisagem pode ser definida como a primeira forma de aproximação 
do espaço – como já afirmado anteriormente -, constituindo um 
elemento de leitura do mundo, uma vez que “aparece como forma de 
manifestação do espaço geográfico superando a ideia de paisagem 
como lugar estático” (CARLOS, 1994:15). Para se alcançar essa 
percepção é necessário ultrapassar a aparência dos elementos da 
paisagem, imobilizados nas construções (formas), ou a presença 
humana inerte a compor um cenário, pois tal caminho possibilita os 
questionamentos e supera a descrição do que se vê em um plano 
imediato [...] ela e sua descrição devem ser entendidas como um 
primeiro momento do processo de análise, em busca de 
compreender, através da Geografia, a espacialização dos fenômenos 
sociais, abarcando sua produção, seus conteúdos e não apenas a 
sua localização. (FARIA 2008, p. 8) 

Para a realização do estudo e das análises foi necessário colher os seguintes 

materiais utilizando os métodos com as seguintes etapas: 

1. Levantamento bibliográfico e audiovisual 

 Consistiu na leitura, fichamento, e resenhas de material bibliográfico acerca 

da temática indígena, estas obras foram encontradas através de diversas 

plataformas pela internet, livros impressos. Foi necessário também 

visualizar e transcrever conteúdos audiovisuais, encontrados nas 

plataformas digitais como o “Youtube”.  

2. Trabalho de campo 
Esse método se fez necessário para uma melhor assimilação do 

conteúdo analisado através da aproximação, observação e registros da 



 
 

 14 

área de estudo, compreendendo as peculiaridades do lugar. Para isso, 

fizemos, desde 2017, diversas vivências e diálogos com a cacica 

Kawany Tupinambá, que é representante de uma organização indígena 

formal na cidade. Dias (2017) cita Souza e Pereira para elucidar a 

importância do trabalho de campo, 

O simples exercício de observação da paisagem proporciona a 
compreensão da dinâmica do espaço geográfico (SOUZA; PEREIRA, 
2013). De acordo com Souza e Pereira (2013), o trabalho de campo 
se relaciona ao espaço e suas múltiplas variáveis, sendo essencial na 
prática e efetivamente dinâmico, sendo impossível pensar apenas a 
partir de conceitos teóricos e bibliográficos. (DIAS. 2017, p. 20) 

3. Registro fotográfico e entrevistas 
O registro fotográfico auxilia nos registros do trabalho de campo, 

propondo a exposição da paisagem que leva a uma melhor imaginação 

acerca das formas e dos conteúdos do lugar, aprimorando a 

compreensão deste a partir das expressões representadas. Fizemos 

apenas uma visita em campo para os registros fotográficos, apenas da 

sede representada pela oca sem registrar o conteúdo do assentamento 

em que se encontra devido às determinações de distanciamento social 

decorrentes da pandemia de Covid-19. De acordo com as “reflexões 

iniciadas, pelo Grupo de Trabalho Novos empreendimentos e ações 

públicas e privadas em Maceió, integrante da oficina Quapá-SEL 

organizada pela coordenação nacional da rede Quapá-SEL e pelo 

Núcleo de Estudos de Morfologia dos Espaços (MEP), em maio de 2014, 

na Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da Universidade Federal de 

Alagoas (FAU/UFAL), campus A. C. Simões, Maceió”, 

A fotografia representa um referente, que, para Barthes (1984), não é 
a coisa facultativamente real para a qual se remete uma imagem ou 
signo, mas a coisa necessariamente real – colocada diante da 
objetiva –, sem a qual não haveria fotografia. Segundo Sontag (1986), 
as fotografias fornecem provas, passam a ser provas incontroversas 
de que determinada coisa aconteceu. Porém, há, no registro do 
referente, uma série de parâmetros que geram diversas 
interpretações da imagem fotográfica. As fotografias não são meros 
espelhos mudos e inocentes daquilo que flagram. (2015, p.122) 

 
Propomos também conversas livres com a cacica Kawany Tupinambá 

para compreender o contexto da organização indígena, e assim fazer 

alguns questionamentos nas entrevistas. Consideramos ressaltar 

trechos das entrevistas com essa liderança no sentido de registrar fatos 



 
 

 15 

de sua história, ouvida em diversas vivências ocorridas desde 2017 e 

que ainda não tinham sido encontrados em pesquisas bibliográficas ou 

audiovisuais.  A partir das vivências com a cacica, pude ter o contato 

com outra associação indígena da região, com sede em Araxá – MG, em 

que fizemos contato à distância com o cacique Karkará, representante 

do grupo, através de aplicativo de mensagens no celular, para que 

pudéssemos compreender seus pensamentos sobre algumas questões 

levantadas.  
4. Mapeamento  

Para delimitar e mapear a área de estudo, comparamos delimitações 

publicadas em trabalhos acadêmicos que compreendiam o 

assentamento do Glória, como o de DIAS (2017). A partir disso fizemos 

uma aproximação da área para aferir a característica das ruas, que 

dentro do assentamento não se encontram pavimentadas. Para isso 

usamos bases de mapas encontrados em Institutos como o Instituto 

Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE) e o Instituto Mineiro de 

Gestão das Águas (IGAM), para transferir e adicionar aos projetos e 

mapas criados a partir do programa de produção de mapas QGIS.   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 16 

RESULTADOS E DISCUSSÃO  

Capítulo 1.  Critérios do estado para a identificação dos povos indígenas 
as particularidades dos povos indígenas em contexto urbano 

Para a autora Kambeba (2013), existem muitas teses que confrontam a 

capacidade do povo Omágua/Kambeba em manter suas culturas diante as 

dificuldades impostas pelo modo de vida do “branco” e, diante disto, eles 

apresentam expertise em estratégias e táticas com focos de resistência que 

dispõem de elementos de trocas de saberes que reproduzem seus modos de 

vida e língua, por exemplo, como as histórias orais. Ela cita Villas Boas (2000), 

pra dizer que “ainda há quem pense que os indígenas são criaturas destituídas 

de cultura [...] tendem a imaginá-los como seres que vivem na natureza, 

isolados [...] como ninguém, eles se consideram parte da natureza”. (2013:19). 

Para Kambeba, mesmo aldeadas, as sociedades indígenas interagem com a 

cultura branca, como com as cidades e as tecnologias contidas nelas, por 

exemplo, e que na cultura dita branca também há contribuições dos povos 

indígenas em seus conteúdos, 

É importante dizer, que os povos indígenas hoje, de modo particular o 
povo Omágua/Kambeba, mesmo aldeados não deixam de ter uma 
relação, com a cidade, manifestada nas relações que são mantidas 
no cotidiano, na utilização de aparelhos, eletrônicos que facilitam a 
comunicação entre ambos, na busca de saberes na escola do 
“branco”, não com a intenção de apagar a nossa língua materna, 
mas, de modo a contribuir com a nossa luta em prol da manutenção 
do nosso tesouro ancestral, uma vez que a flecha deu lugar a uma 
luta política, com argumentos bem consistentes por nossos direitos a 
conservação do nosso patrimônio material e imaterial, e a 
interculturalidade, respeitando nossa forma de ser. O mesmo se dá 
com a cidade, é comum encontrar na casa do amazonense uma rede 
feita de tucum, um fogão a lenha, unido a culinária, macaxeira, 
banana, peixe assado, além de nomes de pessoas e cidades, que 
representam a cultura e a língua dos povos indígenas, como Iracy, 
(nome de pessoa) e Icoaracy (nome de cidade). (2013, p. 19). 

De acordo com Kambeba (2013), mesmo que de formas diferentes, os povos 

indígenas apresentam uma interseção subjetiva no ideal pela conservação 

cultural de heranças ancestrais, pertinentes a cada etnia, e apresenta o seu 

livro como, “um convite a um engajamento nessa luta pela manutenção dos 

que contribuíram para a formação do estado brasileiro, e hoje buscam seu 

reconhecimento, seu respeito.” (2013, p.19).   



 
 

 17 

Na apresentação do livro “Poemas e crônicas: Ay Kakyri Tama = Eu moro na 

cidade”, de Márcia Wayna Kambeba, o doutorando em Sociedade e Cultura na 

Amazônia, Benedito Maciel, ressalta relatos do povo Kambeba. 

 Segundo ele na memória deste povo, consta que para a conservação cultural 

do próprio povo, era muito comum no século XX, que se navegantes 

chegassem aos portos localizados em suas aldeias perguntando se haviam 

índios por ali, era de acordo entre os membros da comunidade, responder aos 

navegantes que não existia para assim poderem manter suas vidas e 

territórios.  

Só a partir dos anos 1980 nessa região do médio Rio Solimões, que as famílias 

a partir da de Valdomiro Cruz, passaram a assumir suas identidades étnicas. 

Nas palavras de Maciel, a obra de Kambeba,  

 É um livro documento. Documento de vida, que reuni coragem 
denúncia e esperança. Coragem, porque traz à tona, problemas de 
identidade étnica do passado e do presente dos índios que desafiam 
permanentemente as relações interétnicas na Amazônia; denúncia 
porque escancara o cinismo e o preconceito da sociedade brasileira 
contra os índios, especialmente, contra os “índios citadinos”; 
esperança porque não se perde na lamentação das perdas, e nem se 
contenta com a aclamação de um “passado heroico”, mas rima 
agradável e sutilmente, a dinâmica da vida indígena e a realidade 
social na Amazônia. É uma lição de vida e cidadania. Mais uma 
resposta inteligente dos Cambeba ao mundo dos brancos. Enfim, é 
uma flecha que rasga o tempo da história e quebra o silêncio 
monstruoso que protege aqueles que se sentem vencedores. 
(KAMBEBA 2013, p.15).   

Sobre uma das obras de Kambeba, Rodrigues, Sicsu, Santos, Cunha, Santos, 

Machado e Mateus (2020) identificam a oralidade como troca de saber criada a 

partir de experiências vividas coletivamente na aldeia,  

Tal poema, conforme tentamos iluminar com os fragmentos postos 
em análise, nos mostra a presentificação da oralidade na poesia 
indígena atual, pois esta firma-se na ancestralidade, nos saberes dos 
mais velhos e nos ensinamentos aprendidos com as experiências 
vivenciadas coletivamente na aldeia e em contato com “sua gente”. 
Nessa perspectiva, ao entrelaçar os saberes orais na forma 
expressiva do registro escrito, vimos no poema que a questão étnica 
emerge e incorpora as formas da literatura ocidental para “dar a ver” 
a cultura dos Kambeba. (2020, p. 496) 

No artigo apresentado por Sant’Anna e Mangabeira (2019), os autores 

apresentam autoras indígenas, reforçando que, 

As literaturas indígenas contemporâneas são espaços de 
(r)existência e (re)criação de mundos possíveis, sendo lugares 



 
 

 18 

utópicos (de sobrevivência) e espaço de confluência de vozes 
silenciadas pela ruptura histórica provocada pelos mais de 500 anos 
de colonialidade (GRAÚNA, 2013, p. 15). Nesse sentido, escritoras 
indígenas como Eliane Potiguara, Graça Graúna, Marcia Wayna 
Kambeba, Janet Campbell Hale, Larissa Behrendt, Chrystos, entre 
outras autoras de peso, são mulheres que se colocam como agentes 
de mudança de um fazer literário, no qual deixam de ser objetos e 
personagens de enredos ou metáforas e matérias para críticas 
sociais, e passam a ser agentes na produção de uma literatura onde 
a voz dos povos originários conte suas próprias histórias e denunciem 
seus silenciamentos. Além disso, as narrativas indígenas abrem 
caminhos para lidar com as subjetividades hifenizadas, forjadas no 
entrelugar, os desdobramentos das suas relações com não nativos e 
os muitos reflexos da colonialidade. (SANT’ANNA, MANGABEIRA 
2019, p.59)  

Após as invasões europeias, os povos que viviam e vivem em lugares 

diferentes, apresentam contatos com os invasores em tempos e escalas 

territoriais diversas, que provocaram deslocamentos territoriais de vários povos, 

nessas relações de contato com a cultura do branco. Diante a configuração 

atual das territorialidades indígenas, Filho (2015) diz que podemos identificar 

três momentos históricos que influenciaram na produção dos territórios 

indígenas no Brasil, 

O processo de deslocamento forçado, que se convencionou chamar 
de “desterritorialização” do “índio” brasileiro, foi marcado por três 
momentos distintos e interligados. O primeiro resultou do projeto de 
colonização, implantado pelo governo português ainda no período 
colonial, e impôs perdas de suas terras, catequização e trabalho 
forçado [...] o segundo momento impulsionado pelo avanço por parte 
do Estado nacional sobre os territórios indígenas já no XIX [...] Por 
último, o processo de industrialização e crescimento urbano brasileiro 
a partir das décadas de 1960 e 1970 do século passado, associado à 
expropriação de terras indígenas destinadas à realização de obras 
para o “desenvolvimento do progresso [...] (FILHO 2015, p.16) 

Estes períodos sempre foram marcados pelo uso de muita violência e terror 

contra os povos indígenas, com armas de fogo, doenças e pandemias que 

atingiam e imobilizavam populações de uma só vez, deixando-os no limbo da 

fome e da sede, destruição de suas riquezas territoriais, estupro, sequestro, 

deslocamentos forçados de pessoas, escravidão, dentre várias formas 

violentas. Mas nestes processos foram marcados também pela reafirmação da 

identidade e vida destes povos, diante tantas injustiças vividas, os grupos 

também demonstraram resistência e não aceitaram se resignar a uma cultura 

destruidora europeizada. Para Luciano (2006) 

Com o surgimento do movimento indígena organizado a partir da 
década de 1970, os povos indígenas do Brasil chegaram à conclusão 



 
 

 19 

de que era importante manter, aceitar e promover a denominação 
genérica de índio ou indígena, como uma identidade que une, 
articula, visibiliza e fortalece todos os povos originários do atual 
território brasileiro e, principalmente, para demarcar a fronteira étnica 
e identitária entre eles, enquanto habitantes nativos e originários 
dessas terras, e aqueles com procedência de outros continentes, 
como os europeus, os africanos e os asiáticos. A partir disso, o 
sentido pejorativo de índio foi sendo mudado para outro positivo de 
identidade multiétnica de todos os povos nativos do continente. De 
pejorativo passou a uma marca identitária capaz de unir povos 
historicamente distintos e rivais na luta por direitos e interesses 
comuns. É neste sentido que hoje todos os índios se tratam como 
parentes. (LUCIANO 2006, p. 30,31).  

Desta forma, os estados modernos criam formas de dominar os corpos e 

territórios indígenas no século XX, a partir da formação de serviços públicos 

que gerenciavam suas vidas, e os assimilavam ao gentio brasileiro, sem 

considerar suas diversidades étnicas, generalizando as etnias indígenas, em 

símbolos que destacassem o “índio” na integração com o mito de que fora 

participante do processo de reconhecimento pacífico tipicamente do estado 

brasileiro, e que representasse assim a falsa ideia de “democracia racial” no 

Brasil, 

O integracionismo da República fixava os povos indígenas em uma 
“infância social” e, por isso, dava-lhes mínimas condições de 
desenvolvimento, através da atração, vigilância e pacificação 
exercidas pelo Serviço de Proteção ao Índio (SPI), órgão estatal 
criado em 1910 (KAYSER, 2009, p. 163). Durante o século XX, o 
projeto de nação mestiça e de tentativa de “reconciliação” do Brasil 
com sua própria formação colonial, posteriormente o mito da 
“democracia racial”, passou a inclusive exaltar a figura indígena como 
parte deste mito pacífico e tipicamente brasileiro, mas sem que 
houvesse, ainda, o reconhecimento concreto. (JUNIOR, LEIVAS, 
2016, p.90, 91) 

As sociedades modernas formadas após a invasão europeia criaram critérios 

para estabelecer qual a definição de povos indígenas, sendo que segundo 

Luciano (2006) uma definição técnica das Nações Unidas de 1986, 

As comunidades, os povos e as nações indígenas são aqueles que, 
contando com uma continuidade histórica das sociedades anteriores 
à invasão e à colonização que foi desenvolvida em seus territórios, 
consideram a si mesmos distintos de outros setores da sociedade, e 
estão decididos a conservar, a desenvolver e a transmitir às gerações 
futuras seus territórios ancestrais e sua identidade étnica, como base 
de sua existência continuada como povos, em conformidade com 
seus próprios padrões culturais, as instituições sociais e os sistemas 
jurídicos. (LUCIANO, 2006, p, 27) 



 
 

 20 

Nas palavras do autor supracitado, “entre os povos indígenas, existem alguns 

critérios de autodefinição mais aceitos, embora não sejam únicos nem 

excludentes” (2006:17), que apresentariam uma: 

Continuidade histórica com sociedades pré-coloniais. Estreita 
vinculação com o território. Sistemas sociais, econômicos e políticos 
bem definidos. Língua, cultura e crenças definidas. Identificar-se 
como diferente da sociedade nacional. Vinculação ou articulação com 
a rede global dos povos indígenas. (LUCIANO, 2006, p, 27) 

Apenas em 1988 foi reconhecida a autonomia destes povos bem como o 

avanço de reconhecimento jurídico de que a pessoa indígena tem o direito de 

viver sem a tutela do estado brasileiro,  

A política integracionista somente foi superada, ao menos 
formalmente, através da mobilização “Povos Indígenas na 
Constituinte” e pela promulgação da Constituição Federal de 1988, 
que passou a reconhecer no art. 231 o direito à diferença e a 
titularidade permanente de direitos coletivos dos povos indígenas, e 
no art. 232 a superação da tutela, ao reconhecer-lhes a legitimidade 
para ingressar em juízo na defesa de seus direitos e interesses 
(SOUZA FILHO, 2002, P. 49-50) apud (JUNIOR, LEIVAS, 2016, 
p.91).  

Em 2004, entra em vigor no Brasil a convenção 169 da OIT, que declara a 

autoidentificação como uma das formas de definição dos grupos indígenas no 

país, abrangendo a,  

Organização Internacional do Trabalho – OIT sobre os povos 
indígenas e tribais, que entrou em vigor no país com a promulgação 
do decreto n. 5051, de 19 de abril de 2004. A Convenção 169 da OIT 
determina no seu artigo 2º que a “autoidentificação como indígena ou 
tribal deverá ser considerada um critério fundamental para a definição 
dos grupos aos quais se aplicam as disposições da presente 
Convenção”, devendo gozar plenamente dos direitos humanos e 
liberdades fundamentais, sem obstáculos nem discriminação (artigo 
3º da Convenção 169 da OIT)  

Filho (2015) discorre que,  

Dentre as novas questões colocadas pela contemporaneidade 
indígena – se é que assim podemos dizer – o fenômeno mais ou 
menos recente do autorreconhecimento e autodeclaração de 
pertença se coloca como um dos mais promissores e profícuos para 
pensarmos protagonismos e novas identidades. Contribuindo assim, 
a nosso ver, para o conjunto de temáticas que podem compor o que 
tem se configurado como uma nova historiografia indígena. O 
autorreconhecimento de pertença a um grupo étnico – índio ou negro 
– significa assumir identidade e valores étnico-culturais daquele grupo 
(Bonfim, 2006, p.24) Dados do IBGE indicam que no Brasil a 
autodeclaração da identidade étnico-cultural indígena aumentou de 
forma significativa; sendo indígenas todos aqueles que, mesmo 

https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2179-89662017000100086#B29


 
 

 21 

vivendo em meios urbanos e/ou longe de seus territórios de origem, 
assumam a pertença de sua cultura, costumes e modo de vida e 
assim se autodeclararem. (FILHO 2015, p. 20) 

Segundo Luciano (2006),  
O reconhecimento da cidadania indígena brasileira e, 
consequentemente a valorização das culturas indígenas, 
possibilitaram uma nova consciência étnica dos povos indígenas do 
Brasil. Ser índio transformou-se em sinônimo de orgulho identitário. 
Ser índio passou de uma generalidade social para uma expressão 
sociocultural importante do país. Ser índio não está mais associado a 
um estágio de vida, mas à qualidade, à riqueza e à espiritualidade de 
vida. Ser tratado como sujeito de direito na sociedade é um marco na 
história indígena brasileira, propulsor de muitas conquistas políticas, 
culturais, econômicas e sociais. Os povos indígenas do Brasil vivem 
atualmente um momento especial de sua história no período pós-
colonização (LUCIANO 2006, p. 38, 39) 

De acordo com a nota técnica da Base de Informações Geográficas e 

Estatísticas sobre os indígenas e quilombolas para enfrentamento à Covid-19, 

na publicação encontra-se que, 

No Brasil, a população indígena é identificada através do quesito de 
cor ou raça desde 1872 através de operações de recenseamento, 
antes mesmo da criação do IBGE, mas com mudanças na forma de 
investigação e interrupções ao longo do tempo. Através da categoria 
“cabocla” os indígenas foram contabilizados nas estatísticas oficiais 
em 1872 e 1890, em 1960 as pessoas que residiam em aldeamentos 
ou postos indígenas podiam acionar a categoria “índia”. Desde 1991, 
a pergunta de cor ou raça traz a opção de resposta “indígena”, 
permitindo identificar o total de indígenas residentes no Brasil. Nos 
Censos de 1991 e 2000, o quesito de cor ou raça foi perguntado no 
questionário da amostra (dirigido apenas a uma parcela da 
população), sendo que em 2010 esse quesito-chave de identificação 
dos povos indígenas por declaração de seu pertencimento étnico-
racial passou a ser investigado no questionário básico, que é aplicado 
a todos os domicílios do território brasileiro. [...] No Censo de 2010, 
todas as pessoas declaradas indígenas tiveram a oportunidade de 
declarar ainda sua etnia e as línguas indígenas faladas nos domicílios 
em que residiam, perguntas que se mantém no questionário do 
Censo Demográfico 2020, adiado para o ano de 2021. (2020, p. 4,5) 

Em entrevista de 2013 feita pelo o periódico Repórter Brasil, cedida pelo o 

antropólogo Rodrigo Barbosa Ribeiro, ele diz que, 

 “Sob esse critério de descendência genética, racial, biológica, quase 
90% da população brasileira poderia se declarar indígena, já que a 
legislação brasileira não estabelece restrição de geração, como no 
caso da lei norte-americana que restringe ascendência apenas até a 
terceira geração”. (RIBEIRO 2013) 

Segundo o IBGE, no censo de 2010,  

“Considerou-se como indígena: - a pessoa, residente ou não em 
terras indígenas, que se declarou indígena, na investigação sobre cor 
ou raça; ou - a pessoa, residente em terras indígenas, que não se 
declarou indígena, na investigação sobre cor ou raça, mas se 



 
 

 22 

considerava indígena, de acordo com as suas tradições, costumes, 
cultura, antepassados etc” (2012, p. 41) 

Os critérios utilizados na definição da pessoa indígena disponibilizados no site 

da FUNAI “consistem: a) na auto-declaração e consciência de sua identidade 

indígena; b) no reconhecimento dessa identidade por parte do grupo de 

origem;”. 

De acordo com último Censo Demográfico realizado pelo IBGE (Instituto 

Brasileiro de Geografia e Estatística) em 2010, os povos indígenas do Brasil 

correspondem a uma população de 817.963 pessoas, destas, 502.783 vivem 

na zona rural e 315.180 habitam as zonas urbanas.  

 

Fonte: IBGE, 2010, Adaptado 
<https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/9662-censo-demografico-
2010.html?edicao=9677&t=destaques> Acesso, 19/03/201 

A seguir a imagem representa o mapa da densidade populacional indígena 

autodeclarada no Brasil, evidenciando uma maior densidade nas cidades 

litorâneas do nordeste e sudeste, bem como a capital de São Paulo e Belo 

Horizonte, vale do Jequitinhonha, divisa do Piauí e Ceará, na porção oeste da 

região sul, nos estados do centro-oeste com maior evidencia na capital goiana, 

centro oeste do Mato Grosso do Sul, sendo que no Mato Grosso a população 

se equipara em densidade por todo o estado, e na região norte do país com 

menor evidencia no centro sul paraense, e maior densidade na fronteira do 

http://indigenas.ibge.gov.br/
https://www.politize.com.br/ibge-politicas-publicas-privadas/
https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/9662-censo-demografico-2010.html?edicao=9677&t=destaques
https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/9662-censo-demografico-2010.html?edicao=9677&t=destaques


 
 

 23 

Amapá com Guiné, Roraima com a Venezuela, e nas margens do Rio 

Amazonas, e porções oeste e noroeste do estado do Amazonas.    

                   Densidade populacional indígena no Brasil 

Fonte: <https://indigenas.ibge.gov.br/downloads.html> Acesso. 20/01/2021 

O quadro a seguir apresenta os dados desde o inicio da criação do critério e 

quesito de autodeclaração da pessoa indígena nos censos demográficos do 

IBGE, 

 



 
 

 24 

Evolução dos números de pessoas indígenas autodeclaradas por zona urbana e rural  

 

           Fonte: FILHO, 2015, p.20 

A FUNAI atribui esse aumento ao acionamento das pessoas do quesito de cor 

e raça indígena nos censos, que antes se declaravam em outras categorias, e 

identifica o fenômeno de etnogênese neste momento, 

Esse fato reflete o aumento do número de pessoas que, em 1991, se 
identificaram em outras categorias e que, em 2000, passaram a se 
identificar como indígenas. Esse fenômeno é conhecido como 
"etnogênese" ou "reetinização": povos indígenas reassumindo e 
recriando as suas tradições indígenas, após terem sido forçados a 
esconder e a negar suas identidades tribais como estratégia de 
sobrevivência, seja por pressões políticas, econômicas e religiosas, 
ou por terem sido despojados de suas terras e estigmatizados em 
função dos seus costumes tradicionais. 

Desta maneira, é possível diferenciar os povos indígenas de outros grupos 

sociais em contexto urbano, por exemplo? O contato entre os povos indígenas 

e os invasores ocorreu e ocorre num tempo-espaço diferente entre estes, 

sendo que a integralidade de suas terras, línguas, rituais cerimoniais se 

apresenta de forma muito diversa ao longo do território brasileiro, afirmamos 

isso de acordo com Luciano (2006). 

A dinâmica e a intensidade da relação com a identidade variam de 
povo para povo e de região para região, de acordo com o processo 
histórico de contato vivido. Na Amazônia, por exemplo, onde o 
contato com os colonizadores brancos aconteceu mais recentemente, 
muitos povos indígenas continuam conservando integralmente suas 
culturas e tradições, como a terra, a língua e os rituais das 
cerimônias. Para esses povos, a prioridade é fortalecer a identidade e 
promover a valorização e a continuidade de suas culturas, de suas 
tradições e de seus saberes. Até pouco tempo pairava na cabeça de 
muitos brasileiros serem esses os “verdadeiros índios”, porque 
falavam suas línguas, viviam nas selvas, nus e pintados e praticavam 
danças exóticas estranhas às danças do mundo não indígena. 
Atualmente, algumas poucas pessoas menos informadas e 
esclarecidas ainda pensam assim, fruto da imagem pejorativa e 
preconceituosa de índio veiculada ao longo de séculos pela escola e 
pelos meios de comunicação de massa. (LUCIANO 2006, p.41,42)  

Para auxiliar na resposta desta pergunta referenciado acima, apresentei uma 

questão que gostaríamos de compreender, através de aplicativo de mensagens 

pelo celular, para o cacique Karkará Uru, da etnia Catw’ awa’, do Instituto 



 
 

 25 

Andaiá/Arachás, que tem sede em Araxá – MG, no dia vinte e cinco de 

fevereiro de 2021, sendo que a respectiva pergunta e resposta foram as 

seguintes: O que diferencia os povos indígenas de outros grupos sociais em 

contexto urbano? A seguir a resposta cedida pelo Karkará,  

A comunidade indígena é igual cigano, mesma coisa, os quilombola, 
se você observar são grupos que vivem dentro da sociedade atual, 
mas que mantém suas tradições, sua maneira de ser, sua maneira de 
agir, de pensar, sua religiosidade própria, mas principalmente nós 
povos indígenas tem um amor muito grande pela natureza, e por tudo 
que compõe a natureza, a gente vê tudo como irmãos, pássaros, 
árvores, peixes, insetos né, é seres humanos, todos animais, a gente 
vê tudo como irmão da gente porque são tudo filho da mãe terra. Que 
a nossa visão é diferente da visão do mundo atual, principalmente da 
visão científica em que vê a terra só como lugar onde você tem que 
tirar tudo dela todos os recursos naturais. Nós não, nós vemos a mãe 
terra, é, a gente chama de Ibyporá, e o pessoal andino chama de 
Pachamama, né, outros chamam de Gaya, é um ser vivo, a gente 
considera é a nossa mãe, é um ser vivo, então a gente tira dela só o 
essencial, num tem essa filosofia aí predadora do capitalismo de tirar 
minério dia e noite, esgotar todos os cardumes de peixes, cortar as 
árvores, acabar com as coisas tudo não. O que define a pessoa 
indígena é se contentar com o essencial pra viver, viver em paz com 
tudo e todos, tá entendendo? E nós conhecemos a pessoa indígena 
não é pela cor pelo tipo do cabelo, nada não, é pelo modo dele ser, o 
modo dele agir. A gente fala do modo de ser e do modo de viver, e 
pela sua espiritualidade, nossa espiritualidade é diferente, nós não 
somos do rebanho, o chamado rebanho, nós estamos aqui numa 
sociedade que é um verdadeiro rebanho, mas não fazemos parte 
desse rebanho, tá entendendo? A gente respeita tudo e todos, mas 
temos nossa maneira de ser, diferente, quando a gente reúne entre 
nós, nós somos, ali nós estamos dentro da nossa identidade cultural, 
religiosa, e o principal, a identidade ancestral antiga. Então a gente 
tem essa maneira, e não é todas as pessoas que é indígena, que é 
assim não, tem pessoas indígenas que vem pra cidade e vai entrar 
nesse esquema capitalista aí, nessa maneira louca aí da pessoa 
consumir sem parar e destruir tudo que tem e entrar nesse sistema 
rotativo aí de fazer dívidas, de ficar devendo de ficar se matando de 
trabalhar não. Por isso que eles dizem que o povo indígena é 
preguiçoso, nada disso não, eu sou trabalhador, todo mundo é 
trabalhador, só que nós trabalhamos tudo de acordo com as 
necessidades, nós ficamos muito mais em observação da mãe 
natureza, da chuva, do sol, do vento, do ar, rendemos louvores a 
todos, somos gratos, gratos, a tudo e a todos, a diferenciação nossa 
é essa. Outra coisa, nas aldeias o enfoque é coletivo, não igual aqui 
que é tudo divididinho individual não. Tudo pertence a coletividade, e 
nós mesmos na cidade, tentamos fazer isso, a gente divide o que a 
gente tem com outros irmãos, tá entendendo? É por livre e 
espontânea vontade, não tem nada que obriga, somos totalmente 
livres, de acordo com o seu conhecimento tradicional, não tem leis, 
que vocês têm dogmas igual vocês tem, é do coração, é da alma da 
pessoa que faz pro outro, não se eu falei bem, se você entendeu. 
(KARKARÁ 2021) 



 
 

 26 

O historiador e antropólogo José Maurício Andion Arruti (1997) explica em seu 

artigo que uma das formas de identificação entre estes grupos se dá em torno 

das lutas pela garantia de direitos e aponta,  

O que os trabalhos sobre etnogênese enfatizam [...] situações de 
emergência de grupos indígenas no Nordeste, (por exemplo) a 
identidade genérica de "índios" está sempre associada aos "direitos" 
a que este rótulo faz referência e, em todas as situações já 
trabalhadas, a recuperação de uma identidade indígena (que é, 
simultaneamente, a produção de uma identidade Pankararu, Xocó, 
Potiguara etc.) esteve associada à descoberta da existência desses 
"direitos". É simultaneamente ao processo de descoberta dos 
direitos que aquelas fronteiras, sempre tão porosas e atravessadas 
pela "mistura" e pelo "sincretismo", mudam de consistência, que o 
arranjo político interno às comunidades passa por transformações no 
sentido de uma maior formalização e que a relação com a memória e 
com as "tradições" também passa por profundas transformações [...] 
(ARRUTI 1997) 

Arruti 1997 cita Sider, Oliveira Filho (1993) e Anderson (1989) para destacar 

que os grupos étnicos não apresentam aspectos materiais cristalizados no 

decorrer do tempo e que são criações sociais que fogem das “questões de 

raça”, já que este fenômeno se dá na produção de novos sujeitos políticos que 

têm o objetivo de alcançarem as reparações históricas do Estado em relação 

às suas perdas territoriais durante o etnocídio, sujeitos sociais que se unem no 

pertencimento a histórias comuns de injustiças, e na criação de “comunidades 

imaginadas”, 

Ressalta Sider, os grupos étnicos não são perseverados ou 
preservados, e sim criados. Isso faz com que o processo de 
localização e mobilização para o reconhecimento de "remanescentes" 
fuja do universo das "questões de raça", para figurar no plano não só 
da etnicidade, mas da etnogênese, já que não se trata de recuperar 
etnias, no sentido convencional, mas produzir novos sujeitos políticos, 
que se organizam mobilizando uma série de elementos de identidade 
comum e de caráter localizado que remetem a um mesmo passado 
de escravidão e submissão, a fim de alcançarem novos recursos, em 
particular os de natureza territorial. Como destacou Oliveira Filho 
(1993) com relação às emergências indígenas, seu caráter 
pragmático é inegável, mas seria um equívoco reduzir tais processos 
de etnogênese a este único aspecto, já que as lutas comuns e os 
rituais retomados ou inventados (mas de qualquer forma partilhados) 
contribuem para dotar aquelas identidades de uma grande 
importância normativa, afetiva e valorativa, criando as condições de 
possibilidade para que surja em torno daqueles sujeitos históricos 
uma "comunidade imaginada" (Anderson 1989), isto é, um sentimento 
de unidade, de pertencimento e destino comuns (Oliveira Filho 
1993:vii). (ARRUTI 1997) 



 
 

 27 

Durante o II seminário de Direitos Culturais na UFU, registrada com 

participação especial de Ailton Krenak, no documentário “Lugar de indígena é 

onde ele estiver”, publicado no dia primeiro de abril de 2020, Ailton Krenak fala 

sobre a importância da autodeclaração na história indígena, e das perspectivas 

subjetivas criadas à cerca do que é ser indígena, criadas a partir do momento 

em que uma pessoa autodeclarante consegue o direito de acrescentar o nome 

da etnia a qual se identifica no registro civil, 

Se hoje tem pessoas que vivendo em situação urbana, e que talvez 
tenham vivido em situação urbana a gerações, mas que decidiram se 
autodeclarar, no último censo ou nesse, e entrar inclusive com um 
processo formal, reivindicando o seu direito de adotar um nome e se 
autodeclarar indígena, se nós avançamos nesses termos, é muito 
interessante, porque a gente avançou num campo que eu considero 
subjetividade, é quando você sai da relação estritamente, é do 
sentido do direito, da pratica né [...] dessa prática jurídica, e estende 
isso pra outros campos. É a convenção 169, ela estabelece, ela 
reconhece que qualquer pessoa tem o direito de autodeclarar-se, a 
questão é que muita gente que pensa que isso fica limitado aos 
remanescentes indígenas que sobreviveram ao genocídio, ou quem 
veio da África pra cá, e por ter vindo em condição de prisioneiro, de 
não humanos, reivindicam a humanidade e se autonomeiam aqui, 
dizendo eu sou isso, eu sou tal. Esse lugar de autodeclaração ele 
supõe que foi tirado tanta, foi tirado tudo dessa pessoa, a ponto dele 
ter que reivindicar agora quem ele é. Essa convenção 169, ela atribui 
reconhecimento também no campo jurídico a alguém que conclui 
essa declaração. E eu tenho feito uma provocação pras pessoas 
dizendo o seguinte: não deixem que esta questão da autodeclaração, 
se limite aos povos de origem africana e aos indígenas, tornem isso 
uma experiência tão comum, que a gente consiga desorganizar esse 
aparato de controle sobre as identidades, e eu proponho o seguinte, 
que todo mundo que achar por bem, se declare no próximo censo, 
indígena. Então seria uma espécie de vingança da história, contra 
aqueles que tentaram acabar com a gente, tem que ouvir agora nós 
estamos aqui e tem uma maioria desses que estão aqui. (KRENAK 
2020, 15min14seg / 18min02seg)  

Para Mondardo (2019) nas últimas décadas os povos originários da América 

Latina emergem como protagonistas em suas lutas, após décadas de silencio 

como estratégia de sobrevivência, como os povos Omágua/Kambeba, 

elucidados no início deste trabalho. Povos originários tornam-se sujeitos de 

suas próprias trajetórias que buscam reconhecimento de suas terras e 

territórios, visibilidades às suas lutas e respeito às suas diferenças e formas de 

vida. As lutas destes povos estão situadas entre seus mundos e o mundo dos 

brancos no âmbito de suas cosmopolíticas. 

Para Mondardo (2019) as lutas indígenas apresentam potencias 

transformadoras numa perspectiva de continuidade da resistência coletiva dos 



 
 

 28 

grupos com minoria de força no Estado, e com grande identificação na não 

resignação de suas vidas ao Estado e modo de produção capitalista, e afirma 

que essa minoria é, 

Um devir do mundo como um todo. Um potencial. São subsistemas 
variáveis, mutáveis. As minorias indígenas são coletividades. Ilhas de 
minoridades. Resistência à dominação do Estado despótico. 
Persistência cosmológica. Resiliência espiritual. Recusa que ser quer 
capturar pelo Estado, pela conversão religiosa, pela captura no 
mercado de trabalho. Os indígenas são devir-minoria. (MONDARDO 
2019, p. 75) 

Os lugares onde ocorrem as lutas dos povos indígenas apresentam as formas 

pensadas pelas cosmopolíticas destes, expressadas numa diversidade de 

territórios e para Mondardo (2019), de acordo com Svampa (2019, p.38),  

No inicio deste século XXI para os povos indígenas da América Latina 
uma das dimensões constitutivas da resistência social contra as 
novas estruturas de dependência comercial como fornecedor de 
commodities agrícolas e minerais, caracterizada pelo neoextrativismo 
e reprimarização da economia, é a defesa do território e da 
territorialidade que estão em disputa. (MONDARDO 2019 p, 28)  

O autor propõe tratar os territórios indígenas como, “um dispositivo 

cosmológico, prático-estratégico, que tem por objetivo condensar – o foco - a 

multiplicidade das lutas. A luta pelo direito ao território como dispositivo que 

condensa outras formas de lutas por direitos”. (2019, p. 77) 

Mondardo (2019) identifica, por exemplo, o tekoha, a organização espacial dos 

povos Guarani e Kaiowá, com suas formas coletivas de compartilhamento do 

território que ocupam e são definidas pela extensão familiar que habita e faz 

usufruto deste território, com o sentido político econômico conforme a cultura 

destes povos, do modo de ser teko. Deste modo, de acordo com o autor 

encontramos outros níveis de território pra esse povo indígena, 

Terra: é a dimensão imanente da relação entre o povo e o seu 
território. È constitutiva da ancestralidade e tradicionalidade da 
territorialidade pelo uso e ocupação de uma família extensa Guarani e 
Kaiowa. A terra é o direito originário, consuetudinário, constitucional, 
de posse e usufruto coletivo. A terra é parte dos rituais e tradições. 
Do corpo da terra à terra como corpo indígena. 

Corpo: é a dimensão do vivido. Do direito à vida e às diferentes 
formas de vida. O direito às diferentes naturezas humanas: 
humanidades e subjetivações. Está associado ao cuidado com o 
corpo, à saúde, à alimentação, à terra, e 
expressões/manifestações/mobilizações políticas e culturais. O corpo 
é o espaço da resistência: existir para r-existir. O corpo indígena fala 
e é espaço de resistência em alianças entre corpos e política das 



 
 

 29 

ruas. O corpo das mulheres indígenas luta contra o colonialismo, a 
exploração e o patriarcado. 

Tekoha: Esse território é definido, delimitado e demarcado pela 
cultura do povo por meio das redes de parentescos consanguíneos e 
por afinidade (de alianças tradicionais) 

Retomadas: são ações coletivas direta de luta pela terra e território. A 
retomada é uma área para a reconquista da terra de uso e ocupação 
tradicional. É uma estratégia autônoma, temporária e concreta de 
territorialização alternativa para conquistar coletivamente o território: 
tekoha. . (MONDARDO 2019, p. 77,78)  

Sobre o surgimento de organizações e o movimento das articulações indígenas 

nacionais e internacionais, Mondardo (2019) apresenta que,  

Diversos povos indígenas, a partir da década de 1970, começaram a 
criar suas organizações representativas para fazerem frente às 
articulações com outros povos e com a sociedade nacional e a 
internacional. A conjunção e a articulação entre tais organizações 
constituem hoje o chamado movimento indígena organizado. 
(MONDARDO 2019, p.57) 

De acordo com Faria (2008) o atual momento de luta dos povos originários, 

indicam disputas entre as ordens da lógica capitalista em contraponto com a 

lógica indígena, como aponta em sua dissertação e que este contexto, 

“obrigara os indígenas a aceitação de um espaço produzido pelo Estado, Terra 

Indígena (T.I.).” (FARIA 2008:6). 

Sobre o conceito de território, a interpretação focada nos territórios de 

cosmovisão indígena contemporâneos tem de passar por uma 

ressemantização conceitual, e Mondardo (2019) diz que,  

A visibilidade do conceito de território está associada ao 
protagonismo das lutas dos povos indígenas na contemporaneidade, 
concomitante, a um movimento de reestruturação epistemológica na 
ciência geográfica. Nessa ressemantização, trabalhar com o conceito 
de território diz respeita a entrar no pluriverso da dimensão politica do 
espaço, repensando as formas de se analisar a política por meio de 
outras epistemologias e cosmopolíticas, associadas às relações 
plurais que intentam a descolonização do poder. Incorporar 
elementos para dar mais sustentação teórica ao conceito tais como 
resistência, conflito, tensão, disputa, negociação, contra-oposição, 
contra-hegemonia, luta, estratégia, tática, autonomia, emancipação, 
empoderamento, reciprocidade, aliança, enfrentamento, pluralidade, 
diversidade, multiplicidade, cosmologia, cosmopolítica, mito, espírito, 
pratica, corpo, devir, terra, retomada, autodemarcação, ocupação, 
acampamento, plurinacionalismo, dentre outras, demonstram as 
ações que ao mesmo tempo compõem, constituem as relações 
socioespaciais ameríndias. Espaço recortado de relações, de 
agenciamento coletivo de ações, mas que ao mesmo tempo tem 
como foco na analise das relações, mitos, ações, praticas e objetos 
dos coletivos indígenas. Uma Geofilosofia ameríndia. (2019, p. 37) 



 
 

 30 

Assim sendo, a partir da criação de Terras Indígenas vários grupos indígenas 

passaram a viver em áreas fora dos limites destas demarcações delimitadas 

pelo Estado, acarretando em um processo que Faria (2008) identificou como a 

contradição integração/desintegração destes povos, no que chamou de 

“universo urbano”.  

São as expressões culturais desses indígenas que criarão uma especificidade 

nas periferias brasileiras e proporcionam outro momento dentro das relações 

contraditórias de integração/desintegração, o momento de resistência, 

formando assim de acordo com Faria (2008) uma tríade 

integração/desintegração/resistência que acompanham os processos de 

ocupação territorial dos grupos indígenas.  

É a partir da história de legado e resistência de Maria de Lourdes Tupinambá, 

que tem como nome indígena Kawany Tupinambá, que compreenderemos uma 

das subjetividades dos povos indígenas na cidade de Uberlândia – MG, 

moradora de um assentamento urbano no sudeste da cidade, ela produz 

cosmopolíticas nucleadas num local que apresenta uma das territorialidades 

em luta por direitos, de afirmações de re-existência em contexto urbano, e que 

também exemplifica a tríade integração/desintegração/resistência elucidada por 

FARIA (2008).  

Para Luciano (2006), a autoestima dos povos indígenas tem sido recuperada a 

partir do processo de reafirmação das identidades étnicas pan-indígenas,  

O processo de reafirmação das identidades étnicas, articulado no 
plano estratégico pan-indígena por meio da aceitação da 
denominação genérica de índios ou indígenas, resultou na 
recuperação da auto-estima dos povos indígenas perdida ao longo 
dos séculos de dominação e escravidão colonial. O índio de hoje é 
um índio que se orgulha de ser nativo, de ser originário, de ser 
portador de civilização própria e de pertencer a uma ancestralidade 
particular. Este sentimento e esta atitude positiva estão provocando o 
chamado fenômeno da etnogênese, principalmente no Nordeste. Os 
povos indígenas, que por força de séculos de repressão colonial 
escondiam e negavam suas identidades étnicas, agora reivindicam o 
reconhecimento de suas etnicidades e de suas territorialidades nos 
marcos do Estado brasileiro. Para estes povos, denominados também 
de “ressurgidos” ou “resistentes”, não fazer parte do arco de aliança 
política e identitária de parentes indígenas pode ser atualmente o pior 
castigo. Neste sentido, eles representam hoje o segmento indígena 
mais ativo e mais combativo na busca por reconhecimento e 
visibilidade política, buscando marcar posição e fronteira étnica que 
lhes garantam um espaço sociocultural e político num mundo que 



 
 

 31 

ilusoriamente se pretende cada vez mais monocultural e global. 
(LUCIANO 2006, p. 33).  

E responsabiliza esta nova estratégia de unidade cosmopolítica articulada de 

povos culturalmente distintos que estão em processo de defesa de seus 

direitos e enfrentamentos comuns, como uma das mais importantes conquistas 

dos povos indígenas no Brasil,  

 A nova estratégia de aliança política pan-indígena é a responsável 
pelas mais importantes conquistas dos povos indígenas do Brasil: a 
superação do trágico projeto de extinção dos índios e a arrojada 
promessa de construção de uma unidade política dos povos 
indígenas que não signifique igualdade ou homogeneidade 
sociocultural e política, mas sim uma unidade articulada de povos 
culturalmente distintos, na defesa de seus direitos e interesses 
comuns. Dentre esses direitos e interesses encontra-se a própria 
continuidade das diferenças de projetos societários, de garantia das 
territorialidades e da conquista de cidadania global diferenciada. 
(LUCIANO, 2006, p. 33, 34)  

Para Luciano (2006) o sentimento de orgulho de ser índio, traz para as atuais 

gerações indígenas, perspectivas de manutenção das suas existências com um 

pouco mais de alento em relação aos seus ancestrais, e afirma que, 

O processo de reafirmação da identidade indígena e o sentimento de 
orgulho de ser índio estão ajudando a recuperar gradativamente a 
auto-estima indígena perdida ao longo dos anos de repressão 
colonizadora. Os dois sentimentos caros aos povos indígenas estão 
possibilitando a retomada de atitudes e de comportamentos mais 
positivos entre eles, diante de um horizonte sociocultural mais 
promissor e esperançoso. As atuais gerações indígenas nascem, 
crescem e vivem com um novo olhar para o futuro, potencialmente 
possível e alentador, diferente das gerações passadas que nasciam e 
viviam conscientes da tragédia do desaparecimento de seus povos. A 
reafirmação da identidade não é apenas um detalhe na vida dos 
povos indígenas, mas sim um momento profundo em suas histórias 
milenares e um monumento de conquista e vitória que se introduz e 
marca a reviravolta na história traçada pelos colonizadores europeus, 
isto é, uma revolução de fato na própria história do Brasil. (LUCIANO 
2006, p. 42, 43). 

Essas estratégias buscam resolver as disputas entre as lógicas capitalista e 

indígena, soluções que devem ser o rumo das tentativas em litígios 

relacionados à terra, por exemplo, sentido importante para Dominique Tikin 

Gallois3 (2004),  
O contato coloca um grupo indígena diante de lógicas espaciais 
diferentes da sua e que passam a ser expressas também em termos 
territoriais. As diversas formas de regulamentar a questão territorial 

                                                             
3 Antropóloga, docente do Departamento de Antropologia Social da FFLCH-USP e 
coordenadora do NHII-USP (Núcleo de História Indígena e do Indigenismo)  
 



 
 

 32 

indígena pelos Estados Nacionais não podem ser vistas apenas do 
ângulo do reconhecimento do direito a “terra”, mas como tentativa de 
solução desse confronto. (GALLOIS 2004, p.37) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 33 

Capítulo 2. A resistência dos povos indígenas e os processos de 
integração em Uberlândia.  

2.1. – Aspecto territorial dos povos indígenas no antigo Sertão da Farinha 
Podre – 1749/1816 e Brasil colonial  

Para reafirmar a resistência de povos indígenas e a integração destes na 

cidade de Uberlândia – MG, primeiro nós apresentaremos o panorama 

territorial na gênese das invasões europeias nessa região, quando começa 

ocorrer a “desterritorialização” dos indígenas que viviam na antiga região do 

Sertão da Farinha Podre, área que pertencia a até então à capitania de Goiás.  

                            Mapa da Capitania de Goiás entre 1749 - 1816 

 

Fonte: Mori (2015) p. 17 



 
 

 34 

Segundo Mano (2018), nesta área da colônia viviam e se relacionavam uma 

variedade de etnias autóctones que são evidenciadas pelos sítios 

arqueológicos que trazem os traços de sociedades desde o século IX, 

(ceramistas, horticultores) e até mesmo de sociedades anteriores que se 

sustentavam na caça e na pesca.  

Assim, esses povos com formas diversas de organização social que 

compunham em sua maioria o tronco etnológico Jê, foram chamados 

genericamente pelos invasores de “cayapó” (MANO 2018), e como aparece em 

um dos mapas da capitania de Goyaz de 1751 indicando com este nome as 

terras entre os rios, Grande e Paranaíba como o lugar de ocupação destes 

povos.  

          

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 35 

Limite da capitania de Goyaz de 1751 com referência de terras caiapós 

 

             Fonte: Mori, 2015, p. 16. 

Veja a seguir o mapa das possíveis disposições territoriais dos diferentes 

troncos linguístico-culturais das diversas etnias que compunham o território 

invadido pelos europeus.  



 
 

 36 

                Populações originárias antes da invasão europeia  

 

Fonte:<https://atlas.fgv.br/mapas/populacoes-americanas/terra-brasileira-antes-da-conquista>. 

Acesso, 23/03/2021. 

Segundo Mano (2018), 

 Durante o período colonial o deslocamento forçado atuou na região 
de duas maneiras. A primeira, associadas as guerras ofensivas e 
justas que permitiam aos não indígenas atacarem os indígenas em 
suas próprias aldeias, resultou obviamente num processo migratório 
interno com perdas de suas terras, de suas vidas e de sua liberdade. 
O segundo no aldeamento de indígenas de diferentes etnias 
transferidos forçosamente de outras partes da colônia para o 
Triângulo Mineiro. (MANO 2018, p.7) 

https://atlas.fgv.br/mapas/populacoes-americanas/terra-brasileira-antes-da-conquista


 
 

 37 

O objetivo do império com os aldeamentos não era simplesmente “destribalizar” 

as terras de interesse da coroa para liberar os caminhos coloniais internos, 

mas instrumentalizou os aldeamentos indígenas como formas de processos de 

invasão e expropriação destes territórios. (ALFREDO, 2004 apud FARIA 2016)  

Com o desenrolar do tempo e a consolidação dos aldeamentos, bem como a 

fixação das populações invasoras e colonizadoras neste território, o lugar 

passa a ter uma nova configuração territorial dos povos originários com os 

objetivos imperiais de fragmentar a colônia com base em expropriações 

territoriais, que foram executados com êxito.  

Na primeira imagem podemos ver os aldeamentos da região, em meados de 

1748 e 1816, já na segunda imagem, identificamos a densidade populacional 

dos aldeamentos na Estrada dos goiases e, na terceira imagem, os números e 

a distribuição populacionais de alguns aldeamentos da região entre 1816 e 

1823, especialmente os localizados ao longo desta referida estrada, conhecida 

também como estrada dos Anhanguera, que ligava a região à capitania de São 

Paulo.  

           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 38 

 Localidade dos aldeamentos na Estrada dos Goiases (1748-1816) 

 

         Fonte: FILHO 2015, p. 28 

 População dos aldeamentos do Sertão da Farinha Podre de 1816 a 1823 

 

       Fonte: FILHO 2015, p.39.  

 

 

 



 
 

 39 

Distribuição da população indígena em terras aldeãs do Sertão da Farinha                                                 
Podre em 1821 

                           

    Fonte: Filho 2015, p. 37  

Diante disso, a configuração geográfica indigenista do Triângulo Mineiro e Alto 

Paranaíba, segundo Mori (2015), conviveu com a desarticulação das aldeias 

tendo como objetivo facilitar a apropriação e expropriação territorial pelos 

colonialistas, utilizando desta estratégia de incentivar o povoamento do 



 
 

 40 

território por diferentes grupos étnicos, principalmente por grupos Bororos, 

segundo o antropólogo Ribeiro (2010). 

Naquele momento se dá o surgimento de etnogêneses, onde as relações entre 

diversas etnias que foram concentradas nos aldeamentos e nos limites destes, 

sejam oriundos de deslocamentos provocados pelas guerras justas ou em 

aliança entre colonos e etnias de outros lugares para confrontar os “kayapós” 

da região, formaram-se novas relações e negociações entre as representações 

étnicas. (MANO, 2018) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rede mercantil mineira e territórios indígenas (1815-1825) 

 



 
 

 41  



 
 

 42 

 

Fonte: Lourenço, 2005, p. 317. 

Neste mapa que representa os anos entre 1815-1825, percebemos que no 

estado de Minas Gerais apenas o extremo leste da província na região da 

Serra do Caparaó e o extremo oeste no pontal do atual Triângulo mineiro não 

faziam parte da rede mercantil mineira, sendo esta última uma área de domínio 

territorial dos Caiapós, sendo que, a mais ou menos 150 km a leste do limite 

deste território Caiapó encontravam-se a maioria dos aldeamentos criados na 

Estrada de Goyaz, e o aldeamento mais próximo deste território Caiapó seria o 

da Missão de São Francisco de Salles.  

Esta territorialização colonial na região provocou em última instância o 

deslocamento da população indígena que se identificavam como Panará, no 

sentido norte e noroeste do pontal do atual Triângulo Mineiro, passando pelo 

sudoeste goiano, na atual região das cidades de Caiapônia, Rio Verde e 

lugares que margeavam na época, o Caminho de Cuiabá e Picada de Goiás, 

onde também confrontaram a colônia evidenciados pelos ataques mapeados 

entre 1722 e 1888, veja a seguir,  

                             

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 43 

 

Locais dos ataques feitos pelos Kayapó do sul 1722 - 1888 

 

     Fonte: Mori, 2015, p. 57 

A diáspora destes povos ocorreu numa espacialidade que contou com diversos 

deslocamentos populacionais e de transterritorialidades no sentido noroeste, 

rumo ao Mato Grosso, chegando até o alto Rio Xingú, onde em 2021 os povos 

da etnia Panará e Kayapó mantêm uma Terra Indígena homologada pelo 

Estado, na imagem a seguir vemos os sentidos e rotas migratórias destes 

povos. 

                        

 

 



 
 

 44 

Rota migratória dos Panará e área de conflitos com o Estado 1977 

 

                                        Fonte: Mori, 2015, p. 43 

2.2 – Os povos indígenas no atual Triângulo Mineiro no decorrer da república 

Já no começo do século XIX, havia cerca de três aldeamentos na região do 

pontal do atual Triângulo Mineiro, antigo “sertão do gentio caiapó” entre os Rios 

Grande e Paranaíba. Essa territorialidade pode ser verificada na leitura de Filho 

(2015).  

Giraldin cita o memorialista uberabense Alexandre de Sousa 
Barbosa, que reportou terem existido, em 1830, três aldeamentos 
caiapós no Triangulo Mineiro: Macaúba, próximo a Porto Alencastro, 
quase na confluência dos dois rios; São Francisco de Sales, 
provavelmente o núcleo criado por padre Leandro, e Água Vermelha, 
mais a oeste do último, à beira do Rio Grande. Esses núcleos 
indígenas iriam desaparecer gradualmente até o início do século XX. 
(2015, p. 49)  

As elites do então município de Uberaba – MG tiveram facilidade em continuar 

o processo de espoliação de territórios indígenas a partir da lei de terras de 



 
 

 45 

1850 e necessitavam aldear os indígenas que resistiam nas áreas próximas às 

margens de confluências entre os Rio Grande e Paranaíba, afluentes do Rio 

Paraná.  

Ao mesmo tempo em que as oligarquias uberabenses se esforçaram 
em colonizar o Sertão da Farinha Podre, à custa da expropriação dos 
índios aldeados em torno da Estrada do Anhanguera, houve a 
iniciativa de aldear os últimos remanescentes de índios caiapós que 
ainda viviam no baixo rio Grande. Não há paradoxo nisso: aldear os 
últimos caiapós significava dar continuidade à política de 
concentração dos grupos indígenas, de forma a liberar seus territórios 
à colonização. (LOURENÇO 2005, p.165) 

Segundo Lourenço (2005), no final da primeira metade do século XIX, no lugar 

onde hoje se encontra o município de São Francisco de Sales – MG, um padre 

vicentino, “fundou um aldeamento, onde foram reduzidos os últimos caiapós do 

Triângulo Mineiro. Vigário Silva, em sua História Topográfica, referiu-se a 1.000 

índios caiapós aldeados a 30 léguas de distância do arraial de Uberaba” (idem, 

p.166), indicando o que seria a preparação para o ataque dos invasores a esta 

área Panará/Kayapó. Para o autor supracitado, a região que hoje conhecemos 

como Pontal do Triângulo Mineiro ficou livre para a colonização com a redução 

dos últimos caiapós. Com base em Lourenço (2005), podemos afirmar que: 

A tendência demográfica do núcleo caiapó, como os demais, também 
foi de despovoamento. Em 1846, padre Jerônimo Gonçalves de 
Macedo batizou o aldeamento caiapó com o nome de Missão de São 
Francisco de Sales, que em seu tempo contava com apenas 200 
índios (Barbosa, 1995). Em pouco tempo, também na Missão os 
índios desapareceriam: o mapa de Gerber, de 1862, já não menciona 
mais S. Francisco de Sales como aldeia, e sim como arraial, o que 
torna provável que, naquele momento, os índios já fossem 
minoritários frente aos colonos no núcleo. (LOURENÇO 2005, p. 166, 
167) 

Com o fenômeno de queda populacional provocado pelos aldeamentos da 

colônia, desde o início da república, o estado já dispunha dessas terras aldeãs. 

Elas foram negadas aos indígenas pelos colonos da região, sob a alegação de 

que os indígenas já teriam sido incorporados ao gentio brasileiro, e que, 

portanto não havia a quem efetivar os direitos das terras de antigos 

aldeamentos indígenas no então município. 

O último registro sobre os caiapós na região data do século XX, feito 
pelo etnólogo Curt Nimuendaju: “em 1910 [a tribo] estava reduzida a 
umas trinta e tantas pessoas, em ambas as margens do rio Grande, 
abaixo do Salto Vermelho, a 19° 50’ S e 50° 30’ O” (1982, p. 219), a 
50 km a oeste da Missão de São Francisco de Sales, nas 
proximidades da atual cidade de Iturama. Mas afinal, para onde foram 
os índios? É muito provável que tenham tido o mesmo destino dos 



 
 

 46 

índios dos aldeamentos paulistas, a respeito do qual Petrone (1995) e 
Monteiro (1994) concordam: a caboclização, isto é, a fusão com o 
campesinato pobre da região. Ao emigrar dos aldeamentos, fugiam 
da pobreza, do esgotamento de terras, da violência e do estigma de 
casta de índios. É provável que tenham se incorporado à massa de 
agregados pobres e posseiros que gravitavam em torno das grandes 
fazendas na região, e tenham se tornado, com o tempo, 
indistinguíveis deles. (LOURENÇO 2005, p. 167, 168) 

Na gênese do estado brasileiro, o Estado produzia os cenários de tentativa de 

assimilação da população indígena desta região ao gentio brasileiro, dando a 

impressão de que estes povos não existiam mais enquanto coletividades e 

fazendo com que em 1940 o etnólogo Nimuendaju se referisse à extinção dos 

“Kayapó”. 

Nome dado na segunda metade do XVIII, a tribo Gê, que ocupava o 
sul de Goiás e afluentes da (margem direita do Paranaíba e 
formadores do Araguaia), sudeste do Mato Grosso (afluentes da 
margem direita do Paraná até o Rio Pardo-Nhandui, alto Taquari e 
Piqueri Correntes), no noroeste de São Paulo e no Triângulo Mineiro 
[...] em 1910 [...] ambas as margens do Rio Grande, abaixo do Salto 
Vermelho (19º 50’1.s, 50º. 30’ long. 0). Hoje os Kaiapó meridionais 
desapareceram como tribo. (NIMUENDAJU, 1940/1982 p.219 apud 
MANO 2018, p. 6)  

O “Correio Paulistano”, em matéria pública de maio de 1911, se refere a este 

lugar como sendo o ponto mais ao norte do estado de São Paulo e que fora o 

aldeamento de Água Vermelha, onde havia uma corredeira com cerca de dois 

quilômetros e meio de comprimento e um Salto/Cachoeira de mais ou menos 

quinze metros de altura, com força estimada em 300.000 cavalos, chamados 

de Corredeira dos Índios e Salto Água Vermelha por expedicionários que 

trabalharam no Rio Grande no início do século XX. Este lugar representava um 

símbolo de riqueza da fauna, que dispunha de peixes de correnteza como os 

exuberantes Jaús e Dourados, e os pequenos Lambaris. Porém, a riqueza mais 

ressaltada nos jornais do início do século XX era referente ao potencial 

hidráulico da cachoeira4,  

            

 

 

 
                                                             
4 como o jornal supracitado e o jornal “A Noite”, em dezesseis de dezembro 1938, discorrendo 
sobre a importante fonte hidráulica para o então desenvolvimento das fábricas do maior 
município de São Paulo, Tanabi – SP.  

 



 
 

 47 

Cachoeira dos Índios – Divisa Tanabi SP/Iturama MG 1938  

 

Fonte: “A noite: Suplemento: Secção de Rotogravura (RJ) – 1930 a 1954”. 
<http://memoria.bn.br/Docreader/DocReader.aspx?bib=120588&pesq=%22Cachoeira%20dos%
20Indios%22&pasta=ano%20193&pagfis=14602>. Acesso, 24/03/2021.  

Buscamos através do google maps  o atual lugar com estas coordenadas onde 

se encontrava o aldeamento indígena de Água Vermelha e a “Cachoeira dos 

Índios” e encontra que este lugar se refere à Usina hidrelétrica de Água 

Vermelha, da AES Eletropaulo, situada nos municípios de Iturama - MG e 

Ouroeste – SP. Essa hidrelétrica destruiu a “Cachoeira dos índios”, como é 

chamada popularmente na região, conforme registros encontrados no Museu 

do Índio na cidade de Ouroeste - SP.  

A hidrelétrica referenciada se apresenta hoje como uma importante fonte de 

produção de commodities derivadas da produção energética, dita “limpa”, mas 

que tem em sua história de construção a marca de inundação e destruição de 

um ambiente ancestral dos povos da etnia Mebêngrôke/Kayapó e Panará, que 

já se encontrava praticamente desterritorializado deste lugar na segunda 

metade do século XX. Esse efeito foi aprofundado no Brasil, pelos inúmeros 

projetos de construção de usinas hidrelétricas e rodovias, realizados pelo Plano 

de Integração Nacional nos governos militares durante o período da Ditadura, 

http://memoria.bn.br/Docreader/DocReader.aspx?bib=120588&pesq=%22Cachoeira%20dos%20Indios%22&pasta=ano%20193&pagfis=14602
http://memoria.bn.br/Docreader/DocReader.aspx?bib=120588&pesq=%22Cachoeira%20dos%20Indios%22&pasta=ano%20193&pagfis=14602


 
 

 48 

como a construção das hidrelétricas de Tucuruí no Rio Tocantins, e Balbina no 

rio Uatumã, latifúndios no Mato Grosso em Terra Indígena Xavante que 

provocou milhares de mortes em diversas comunidades indígenas, além das 

rodovias para integrar a as regiões dentro da Amazônia, e ligar esta região ao 

nordeste e centro-sul brasileiros, como as rodovias BR – 174 (Manaus – Boa 

Vista), a BR – 163 (Cuiabá – Santarém) e a BR-319 (Porto Velho – Manaus). 

Essas obras priorizavam as prerrogativas do desenvolvimento econômico, e da 

alteração da base de produção energética brasileira, que na época, era à base 

de carvão nas termelétricas, e que ambas provocaram a terceira fase de 

grandes deslocamentos dos povos indígenas no território brasileiro. A usina 

hidrelétrica de Iturama – MG começou a ser construída em 1973 e foi 

inaugurada em 1978. Na foto abaixo se pode ver o aspecto na paisagem onde 

se encontra a usina de Água Vermelha em meados de 2004. 

  Usina hidrelétrica de Água Vermelha, Iturama MG / Ouroeste SP (2004) 

 

Fonte:<http://www.leb.esalq.usp.br/disciplinas/Fernando/leb472/Aula_5/Themag_Usinas%20hid
rel%E9tricas.pdf >. 2004, p.3. Acesso, 24/03/2021.  

Segundo a Themag (2004), a usina se localiza no rio Grande, afluente do rio 

Paraná, a 560 km da cidade de São Paulo, no limite entre os estados de São 

Paulo e Minas Gerais, e apesar de uma capacidade instalada de 1.380MW, 

http://www.leb.esalq.usp.br/disciplinas/Fernando/leb472/Aula_5/Themag_Usinas%20hidrel%E9tricas.pdf
http://www.leb.esalq.usp.br/disciplinas/Fernando/leb472/Aula_5/Themag_Usinas%20hidrel%E9tricas.pdf


 
 

 49 

Iturama tem o direito apenas aos royalties da commodity energética produzida 

no município, visto que a fonte de energia disponibilizada para o município 

advém das linhas de tensão energética alimentadas pela hidrelétrica de São 

Simão – GO, no Rio Paranaíba, a cerca de oitenta quilômetros de Iturama – 

MG. Aqui deixo a sugestão do documentário “São Simão, Adeus”, com direção 

de Mário Kuperman, disponível no youtube5, para terem a noção da destruição 

de um patrimônio natural exuberante (Explosão no minuto 8 min. 30 seg.), o 

Canal de São Simão, que recebia as águas de um leito com 1.200 metros de 

largura, numa garganta de 40 metros de largura e dois quilômetros de 

extensão. O documentário também anuncia que neste lugar ocorria a 

mineração de diamantes de forma clandestina nas fazendas próximas, sendo 

uma das principais atividades econômicas além da agropecuária naquele 

momento.   

Foram justamente histórias de infância trazidas pelo meu pai, e especialmente 

o ex-vizinho “seu Júlin”, moradores da cidade de Iturama na época em que se 

podia desfrutar da Cachoeira dos Índios e da fartura de peixes, e a arrepiante 

história de sua destruição para a construção da hidrelétrica de Água Vermelha, 

que devido às grandes explosões, provocara tremores na área da cidade de 

Iturama, situada a mais ou menos vinte quilômetros de distância desta, foram 

essas histórias que me impulsionaram a pesquisar sobre a temática dos povos 

indígenas no Triângulo Mineiro. 

Na página 58, relacionamos a construção de algumas Usinas hidrelétricas e 

rodovias, planejadas pelo Plano de Integração Nacional, que se integravam 

com a mineração ou a urbanização de áreas também planejadas pela 

Superintendência de Desenvolvimento da Amazônia. 

Neste trecho pensamos ser importante destacar o registro da resistência 

existente a partir da memória de pessoas declaradas parentes de indígenas 

que viviam no município de Iturama - MG nesta época. Divinomar é bisneto de 

Francisco, que era kayapó, e, lembrando momentos com seu bisavô, relata que 

guarda registros feitos por ele como fotos e vídeos, o que considera uma 

importante fonte documental da história de ancestralidade trazida em suas 

                                                             
5 <https://www.youtube.com/watch?v=CWtDqu9Wr9w> Acesso, 24/04/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=CWtDqu9Wr9w


 
 

 50 

memórias. Divinomar é um amigo de longa data da minha família, eu já sabia 

da sua ancestralidade indígena, contada por ele em outros momentos. No dia 

vinte e quatro de março de 2021, fiz o convite para ele participar desta 

pesquisa, convite que foi prontamente aceito. Com isso, questionei pra ele o 

que diferencia os povos indígenas de outros grupos sociais e se existe 

integração dos povos indígenas com outros indígenas na região? Sua resposta 

foi a seguinte: 

Alguns tópicos que me tocam no tocante à minha identidade histórica 
como descendente de crenças, lendas, histórias, danças, músicas e 
instrumentos, falas e linguagens, objetos, construção e formas de 
organização social foram praticamente perdidas (ou roubadas) na 
história de Iturama. Segundo ponto, algumas culturas gerais na área 
de alimentação (pamonha), tinturas e artesanatos como peneiras de 
palha de buriti, cultivo de milhos foram preservadas incorporadas às 
culturas dos povos atuais da cidade de Iturama e região, mas é pouco 
lembrada como sendo uma cultura indígena. Terceiro ponto, a 
Avenida Kayapó (como uma exodenominação) é uma Avenida de 
Iturama, assim como era o corredouro Municipal (Vila Cruzeiro) e a 
Vila Preta (Bom Sucesso). Enfim, o direito à Memória e à história dos 
índios Kayapós em Iturama é algo que me faz muita falta! Meu bisavô 
era indígena, mas foi educado em língua portuguesa e se tornou 
professor final do século XIX e começo do século XX. Professor 
Francisco teve nome bíblico assim como todos os seus filhos. A única 
herança que tenho é o nome da minha mãe IRACY (uma homenagem 
do meu avô Vicente a uma índia que ele conheceu na juventude). 
Sinto falta do que me pertence, e não conheço.  (Divinomar Severino, 
bisneto de Kayapó, 2021).  

No artigo de Mano (2018), ele aponta que, no decorrer da República, as 

políticas indigenistas nacionais prevaleceram no sentido de “assimilar” e/ou 

“integrar” e as palavras como aculturação eram frequentemente ligadas às 

populações indígenas. Isso favoreceu a formação e manutenção do Estado, de 

forma a continuar subordinando o indígena e garantir a expansão dos 

processos de espoliação de terras dos povos originários, criando redes 

rodoviárias, ferrovias e hidrelétricas para favorecer principalmente a mineração 

neste período.  Essa relação também passava pela tutela do Estado em 

relação aos povos originários não reconhecendo a autonomia destes povos, 

desta maneira os indígenas eram considerados como incapazes judicialmente, 

como são os menores de idade hoje.  

A partir de 1970, as políticas indigenistas passaram a ter uma concepção de 

reconhecimento de terras indígenas, quando foi publicado e sancionado o 

Estatuto do Índio em 1973, em que o Estado deveria garantir o direito de terras 



 
 

 51 

indígenas. Porém o Estado ainda mantinha a pessoa indígena sob a tutela 

jurídica até os 21 anos, e somente após essa idade e quando o indivíduo 

apresentasse vontade formalizada para o Estado é que poderiam ter uma 

autonomia jurídica sem tutela do Estado. Com isso, em “abril de 1974, realizou-

se em Diamantino, Mato Grosso, a primeira de dezenas de assembleias que 

resultaram, em 1980, na formação da União das Nações Indígenas (UNI)” (site 

Memórias da Ditadura). Essa foi a primeira organização indígena de caráter 

nacional e ela desempenhou um papel fundamental no processo constituinte de 

1988, que finalmente reconheceu a autonomia das pessoas e povos indígenas.  

Reproduzindo as palavras de Mano (2018,) pode-se notar um terceiro processo 

de deslocamento forçado ou desterritorialização e produção de 

transterritorialidades na história dos povos indígenas no Brasil.  

Associado ao crescimento urbano e industrialização, a esse processo 
estão relacionados trânsitos migratórios ainda mais extensos. 
Durante esse período, das áreas menos desenvolvidas pelo 
capitalismo brasileiro e onde impera o monopólio da terra, sujeitos 
das camadas mais pobres das populações migraram para os centros 
urbanos mais desenvolvidos, sobretudo no sudeste, em busca de 
melhores condições de vidas. Entre esses, estão vários grupos de 
indígenas de diferentes etnias. De acordo com alguns estudos 
(FERREIRA FILHO, 2015), os grupos de indígenas forçados ao 
deslocamento que entraram em Minas Gerais foram oriundos do 
nordeste, tais como Pataxó, Xukuru-Kariri, Pankararu, entre outros. 
Essas levas migratórias de indígenas foram constantes durante toda 
a segunda metade do século XX e anos 1970-1980, com o avanço 
agro pastoril, passaram a entrar na região levas de indígenas 
oriundos do centro oeste brasileiro, tais com Terena, Ofaié, Kadiwéu 
e Guarani. (MANO 2018, p.8) 

Segundo apontado na obra de Filho (2015),  

Fatores como a violência e, a busca por sobrevivência nas áreas 
urbanas, são determinantes, nos processos de deslocamento social 
do indígena e fazem com que convivam, nos grandes centros 
urbanos como São Paulo, Rio de Janeiro, Belo Horizonte e Brasília – 
dentre outros – com populações originárias de diferentes etnias do 
nordeste brasileiro [...] o deslocamento forçado ou a 
“desterritorialização” do indígena brasileiro tornou-o migrante nos 
grandes centros urbanos a partir das décadas de 1960 e 1970 do 
século XX [...] Um dos traços marcantes do deslocamento forçado, 
além da violência física da expulsão das terras, é a violência 
simbólica contida nesse processo da qual faz parte a busca por 
condições de sobrevivência nos grandes centros urbanos [...]. (Filho 
2015, p. 16-17) 

Aqui ressaltamos também, além do avanço agropastoril, o aprofundamento da 

mineração no Brasil, da descoberta de jazidas no Rio Teles – MT e Rio Tapajós 

– PA, nos anos 1950. Esse setor foi o que mais pressionou o governo militar a 



 
 

 52 

criar estruturas específicas voltadas para este tipo de economia, principalmente 

as hidrelétricas e rodovias no domínio amazônico e na transição deste com o 

Cerrado, como a BR – 163 e a hidrelétrica de Tucuruí – PA, além de ferrovias 

como a Estrada de ferro dos Carajás, inaugurada em 1985 ligando o estado do 

Pará até o porto de São Luís – MA. A partir de projetos como o, Trombetas, no 

noroeste paraense, para a mineração de bauxita nos anos 1970 e o Projeto 

Grande Carajás, iniciado no final dessa mesma década e consolidado no início 

dos anos 1980, entre os Rios Tocantins e Xingú, após imbróglios entre a 

brasileira Vale e a estadunidense United States Steel. A empresa americana 

detinha 70,1% do direito a explorar a mina de minério de ferro na Serra dos 

Carajás devido aos serviços de um geólogo da empresa, que descobriu os 

recursos minerais, como o minério de ferro.  

No domínio morfoclimático amazônico e na sua transição com o Cerrado, foram 

executadas grandes obras rodoviárias no período de ditadura militar no Brasil, 

o que provocou o genocídio, a desterritorialização e a criação de campos de 

concentração como o Reformatório Krenak em Resplendor – MG vigiado e 

apoiado pela até então Guarda Nacional Indígena (GNI). Esses campos se 

constituíram como lugar de concentração de vários povos removidos de áreas 

situadas nestes domínios. Veja a seguir a imagem da BR 163, que liga Cuiabá 

- Santarém, que fez parte do Plano de Integração Nacional iniciado com 

Castelo Branco, mas foi executada por Geisel. Ela passa no lado oeste da atual 

Terra Indígena Panará e Kayapó, na divisa dos estados do Mato Grosso e 

Pará.  

                                               

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 53 

BR-163 em Mato Grosso, Brasil 

 

Fonte: (Foto: Acervo 9º BEC) <http://g1.globo.com/mato-grosso/noticia/2016/10/principal-de-
escoamento-de-mt-br-163-completa-40-anos.html>. Acesso, 26/03/2021 

Veja a seguir o mapa das principais obras realizadas na Amazônia e nordeste, 

pelo Plano de Integração Nacional, na ditadura militar, que suplantou junto as 

Superintendência de Desenvolvimento na Amazônia (SUDAM) e a 

Superintendência de Desenvolvimento no Nordeste (SUDENE) o deslocamento 

populacional de pessoas que moravam na região do semi-árido brasileiro,  para 

a região amazônica, como política de enfrentamento à seca,  

 

 

 

 

 

 

http://g1.globo.com/mato-grosso/noticia/2016/10/principal-de-escoamento-de-mt-br-163-completa-40-anos.html
http://g1.globo.com/mato-grosso/noticia/2016/10/principal-de-escoamento-de-mt-br-163-completa-40-anos.html


 
 

 54 

 

Principais obras do Plano de Integração Nacional                                                               
realizadas na Amazônia entre as décadas de 1960 – 1980 

 

Fonte:<https://www1.folha.uol.com.br/poder/2020/06/afa-de-integrar-amazonia-levou-a-

desmatamento-e-morte-de-indios.shtml >.  Acesso 24/04/2021. 

Estas obras afetaram diretamente várias etnias na transição do cerrado com a 

amazônia, entre os estados do Mato Grosso e Pará e Mato Grosso e Rondônia,  

e entre o Pará e Maranhão, bem como nos domínios do cerrado e semi-árido, 

no nordeste brasileiro, entre os estados de Maranhão, Piauí, Ceará e Paraíba. 

As hidrelétricas e suas linhas de transmissão, rodovias, ferrovias, hidrovias, 

serviriam para suprir energicamente e o escoamento das explorações minerais, 

e agropastoris, setores com grande capacidade de influenciar economicamente 

e politicamente no Brasil, sendo setores de grande dependência do mercado 

internacional. 

Veja a seguir em azul a localização dos complexos hidrelétricos brasileiro, 

sendo que podemos identificar na bacia do Paraná, a bacia com maior 



 
 

 55 

concentração de hidrelétricas ao longo dos rios, como: Grande; Paranaíba, e 

seu afluente Araguari (antigo Rio das Velhas) nas divisas norte e sul do 

Triângulo Mineiro; Paraná entre o Mato Grosso do Sul e São Paulo, no 

sudoeste do Paraná na divisa com o Paraguai; no Tietê pelo interior de São 

Paulo; Paranapanema no sul do estado de São Paulo e na divisa de São Paulo 

com o Paraná; no Rio Iguaçu, ao sul do Paraná; e o Rio Tibagi no mesmo 

estado. 

Agora perceba no mapa a seguir, as linhas de transmissão existentes e 

planejadas, que formam a rede de complexos hidrelétricos no Brasil,  

Complexos hidrelétricos e linhas de transmissões 2017 

 

Fonte: Castilho, 2019, p. 72 <http://www.ub.edu/geocrit/Electricidad-y-transformacion-de-la-

vida-urbana/DenisCastilho.pdf>.Acesso, 24/04/2021 

http://www.ub.edu/geocrit/Electricidad-y-transformacion-de-la-vida-urbana/DenisCastilho.pdf%3e.Acesso
http://www.ub.edu/geocrit/Electricidad-y-transformacion-de-la-vida-urbana/DenisCastilho.pdf%3e.Acesso


 
 

 56 

Veja a seguir o mapa dos parques indígenas e os complexos de mineração por 

todo o país no meio da década de 70, 

             Mapa e legenda Parques indígenas e mineração novembro 1975 

 



 
 

 57 

Fonte: Davis, 1977, p. 124 

 

 



 
 

 58 

Fonte: Davis, 1977, p. 125 

Comparando o mapa de mineração e com o mapa das hidrelétricas, podemos 

ver a proximidade e relação destas bases produtivas, formando uma rede de 

meios técnicos científicos e informacionais no Brasil, para se inserir com maior 

velocidade e capacidade produtiva no circuito mundial de mercadorias. 

Percebemos que o lugar de mineração mais próximo da Usina hidrelétrica de 

São Simão – GO, na década de 70, fica na cidade de Paraúna – GO, com a 

exploração de fosfato, e próximo da hidrelétrica de Emborcação, neste mesmo 

rio, as cidades de Três Ranchos - GO e Ouvidor – GO, com a exploração de 

nióbio.    

Relacionando os mapas de mineração, rodovias e hidrelétricas na área de 

domínio amazônico, especificamente no estado do Amazonas, percebemos 

que havia a exploração de cassiterita, na Mineração Angelim S.A. e com a 

Concisa – Construção Civil Industrial Ltda, forçando também a instalação de 

hidrelétrica, que teria a Usina de Balbina, em meados de 1980, ao noroeste de 

Manaus, como a base energética para a Zona Franca de Manaus, sendo  obras 

mais destrutivas para o ambiente próximo, junto com a construção da BR – 

174, entre Manaus e Boa Vista, que atravessara a Reserva Waimiri Atroari.   

Consta do começo da construção desta rodovia, até o término da Usina 

hidrelétrica de Balbina, um dos maiores genocídios executados pelo Estado 

ditatorial brasileiro através de suas forças armadas, contra o povo Waimiri 

Atroari, e povos originários que vivem no Brasil. Segundo reportagem de Kevin 

Damasio 6 (2019), a população desta etnia passou de mais ou menos três mil 

pessoas no final dos anos 1970, para 350 pessoas sobreviventes em 1983. O 

ataque do estado passava por bombardeios e até decapitação para aterrorizar 

as pessoas que resistissem e confrontassem as obras da BR-174, que cruza 

mais de 120 Km na Terra Indígena atual deste povo. Um sobrevivente relatou 

que no segundo semestre de 1974, por volta de meio-dia, um ronco de motor 

muito forte foi ouvido da aldeia em que se concentravam para receber outros 

povos para uma festa que iria ocorrer. Ao saírem dos abrigos para avistar o 

                                                             
6 Repórter do National Geographic, matéria publicada em 
<https://www.nationalgeographicbrasil.com/historia/2019/04/ditadura-militar-waimiri-atroari-
massagre-genocidio-aldeia-tribo-amazonia-indigena-indio-governo> . Acesso, 25/04/2021. 



 
 

 59 

que era, ocorreu uma grande explosão fazendo precipitar um pó que queimava 

as pessoas, sendo que 33 pessoas agonizaram até a morte em plena terra 

sagrada.    

Em meados de 2021, o mais recente ataque sofrido por este povo, trata-se da 

construção do “linhão de Tucuruí”, que margeará a BR-174, integrando o 

estado de Roraima, às redes energéticas brasileiras, pois neste estado o 

suprimento de energia sofre com diversos apagões ocorridos nas matrizes 

venezuelanas, que ainda abastecem energicamente esta porção do estado 

brasileiro.  

Ainda de acordo com o mapa percebemos que os Parques Indígenas do Xingú, 

Araguaia e Aripuanã ao sul e sudoeste do domínio amazônico, estavam 

literalmente cercados por mineradoras e rodovias, além do cercamento dos 

territórios limítrofes dos Parques Indígenas do Ituí ao oeste do domínio, junto 

ao Rio Jutaí, com a exploração de linhita, turfa e saprolita, e do Yanomami ao 

norte do domínio amazônico, com a proximidade da exploração de Molibdênio, 

na Serra do Mel.  

A atual configuração das Terras Indígenas em suas diversas fases de 

legalização no Brasil destinadas pelo Estado se apresenta no território da 

seguinte maneira:  

         

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 60 

 Localização, limites e abrangência das Terras Indígenas no Brasil 2015 

 

Fonte: Instituto Socioambiental. 
<https://pib.socioambiental.org/pt/Localiza%C3%A7%C3%A3o_e_extens%C3%A3o_das_
TIs>. Acesso. 30/12/2021. 

https://pib.socioambiental.org/pt/Localiza%C3%A7%C3%A3o_e_extens%C3%A3o_das_TIs
https://pib.socioambiental.org/pt/Localiza%C3%A7%C3%A3o_e_extens%C3%A3o_das_TIs


 
 

 61 

As ações de demarcação passam também pelo interesse do Estado em cercar 

os indígenas, em colocar em uma terra diversas etnias com modos diferentes 

de organização social e determinar políticas públicas iguais para todas elas, 

sem considerar suas diversidades culturais e territoriais, assimilando-as 

genericamente em processos de integração à lógica capitalista, como bolsa de 

“assistência ao idoso”, “bolsa família”. Porém, aceitar a demarcação acaba por 

ser a única forma de os povos indígenas garantirem a existência de seu 

ambiente, territórios e territorialidades e do seu “modo de ser”. (FARIA 2008) 

Veja a seguir o gráfico com a porcentagem de Terras Indígenas regularizadas 

por cada região administrativa brasileira, 

                   Distribuição das Terras Indígenas por região 

 

Fonte: <http://www.funai.gov.br/index.php/todosdtp/154-demarcacao-de-terras-
indigenas>. Acesso, 26/03/2021.  

O domínio morfoclimático da Amazônia é o que apresenta áreas com maior 

abrangência e quantidade de hectares de Terras Indígenas em fases de 

regularização pelo Estado. Além disso, as áreas das Terras Indígenas deste 

bioma são as maiores áreas destinadas pelo Estado para estes grupos sociais. 

 A destinação de Terras Indígenas no domínio da mata atlântica também ocorre 

em vários estados de abrangência do respectivo bioma, porém ocorrem em 

áreas muito diminutas, com poucos hectares e às vezes considerando apenas 

http://www.funai.gov.br/index.php/todosdtp/154-demarcacao-de-terras-indigenas
http://www.funai.gov.br/index.php/todosdtp/154-demarcacao-de-terras-indigenas


 
 

 62 

os locais das casas de famílias indígenas, tendo a menor Terra Indígena do 

país, como a T.I. Jaraguá, do povo Guarani Mybia, na zona norte da capital de 

São Paulo.  

No pantanal, as destinações ocorreram apenas nos extremos do domínio 

morfoclimático, tendo a maior T.I., ao sul deste domínio e a oeste do estado do 

Mato Grosso do Sul, na divisa com o Paraguai, do povo Kadiwéu. Há outras 

Terras menores ao norte, com tamanhos nos parâmetros das ocorridas na 

mata atlântica. Em relação ao tamanho das áreas de T. I., no domínio 

morfoclimático dos pampas, afirmamos que tem semelhança com as 

ocorrências dos domínios do Pantanal e Mata Atlântica, elas são pequenas se 

comparadas às áreas de T.I localizadas na Amazônia. A maior ocorrência se 

encontra ao norte dos pampas, na região de divisa entre o Rio Grande do Sul e 

o oeste de Santa Catarina.   

No domínio morfoclimático da caatinga, os estados com maior ocorrência de 

T.I. são os de Pernambuco e Bahia, concentrados na porção leste da área do 

domínio, onde ocorre a transição com a mata atlântica; no litoral dos estados 

da Paraíba e Rio Grande do Norte; e na porção norte do domínio próximo ao 

litoral cearense. Ocorre também na transição com o cerrado, próximo do Rio 

São Francisco, bem como na parte norte de minas, ao sul do domínio, onde faz 

transição com o cerrado e a mata atlântica.  

No domínio morfoclimático do cerrado, as T.I foram destinadas em maior parte 

na região do MATOPIBA, que é composta por áreas dos estados do Maranhão, 

Tocantins, Piauí e Bahia, uma das regiões que concentra as maiores 

ocorrências de conflitos entre indígenas e grileiros de terra, conflitos estes 

simbolizados pelo assassinato do “guardião da floresta” Paulinho Guajajara, em 

2019. Muitos conflitos ocorrem também no norte de Goiás e nas zonas de 

transição com o bioma amazônico, onde se encontram diversas Terras no Mato 

Grosso e em Tocantins, as maiores terras em hectares deste domínio. No 

Estado do Piauí, sudeste do Tocantins, oeste baiano, centro-sul goiano, leste 

do Mato Grosso do Sul, no extremo oeste de Minas Gerais no Triângulo 

Mineiro/Alto Paranaíba, e todas as regiões do oeste de Minas Gerais, não 

existem áreas destinadas a Terras Indígenas.  



 
 

 63 

Veja no mapa a seguir as Terras Indígenas inseridas nos respectivos domínios 

morfoclimáticos citados acima, sendo que as áreas e pontos destacadas em 

amarelo dentro de todos os domínios, se refere a lugares de interesse em 

mineração, em suas diversas fases, de estudo, ou já autorizadas,   

Terras e aldeias indígenas nos domínios morfoclimáticos brasileiros e áreas de interesse 
em mineração 2021 

  

Fonte <https://terrasindigenas.org.br/>. Acesso, 24/04/2021 

Neste contexto aparecem os indígenas que vivem fora dos territórios 

reconhecidos pelo Estado, “desaldeados, não-aldeados” (MANO 2018) e assim 

esses indígenas (incluindo aqueles que estão no Triângulo Mineiro) se 

encontram em sua maioria vivendo nas cidades de formas precárias junto a 

outros grupos sociais que enfrentam problemas de moradia e acesso às 

estruturas sociais básicas, como a saúde e educação. (FILHO, PEDROSO 

2010) 

https://terrasindigenas.org.br/


 
 

 64 

Diante desta configuração territorial das Terras Indígenas em processo de 

regularização pelo Estado, apresentamos as atuais Terras destinadas aos 

Kayapós e Panará, situadas ao sul do estado do Pará, abrigando um longo 

trecho do Rio Xingú e seus afluentes. Nessa área, apresenta-se o momento de 

integração/desintegração desses povos, que estão diante de conflitos 

territoriais com posseiros e grileiros, em uma das áreas de conflitos mais 

violentos provocados pela expansão das commodities agrícolas, pela grilagem 

e grande concentração de terras, e obras rodoviárias.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 65 

Terras Indígenas Panará e Kayapó – sul do Pará, Brasil 

 

Fonte:<https://www.socioambiental.org/sites/blog.socioambiental.org/files/styles/imagem-

grande/public/blogs/mapa_aldeias_panara_antigas.jpg?itok=1m0ggSmK.> Acesso, 24/04/2021 

Coincidentemente ou não, fora do bioma amazônico, é onde estão situadas as 

menores Terras Indígenas do país, e/ou extensas áreas contíguas que não 

apresentam terras indígenas. Em 2021 as maiores áreas brasileiras na 

produção de commodities de grãos e carne, estão fora do bioma amazônico, 

porém este domínio vem sofrendo uma grande pressão da expansão de 

fronteira agrícola, impulsionadas pelo agronegócio mundial, e gerados pelas 

políticas de incentivo ao agronegócio no Brasil, como uma das principais 



 
 

 66 

formas de desenvolvimento do país, que por sua vez gera imensas 

desigualdades sócioespaciais. 

A T.I. do povo Panará está inserida num contexto territorial com vizinhanças, 

que segundo a legenda do mapa a seguir, apresenta “Concentração da 

violência contra trabalhadores rurais”, “alto grau de especialização no 

agronegócio”, “Abertura de novas áreas pra a formação de pastagens” e na 

área de grande ocorrência de “Assentamentos rurais”.  

Com isso o povo deste território sofre com constantes invasões de seus 

territórios para a exploração ilegal de madeiras, por exemplo, fato que tende a 

não desaparecer, visto o sucateamento dos órgãos ambientais fiscalizadores e 

de combate ao desmatamento ilegal no país.    

Veja a seguir o mapa agrário do Brasil,  

                                  



 
 

 67 

 

 Fonte: GIRARDI, Eduardo Paulon. 2008. 
<http://www2.fct.unesp.br/nera/atlas/configuracao.htm>. Acesso, 20/01/2021 

http://www2.fct.unesp.br/nera/atlas/configuracao.htm


 
 

 68 

Ao relacionar e análisar os mapas, é possível perceber que as maiores áreas 

contiguas que não apresentam T.I.’s e que apresentam as menores áreas 

destinadas para T.I. são compostas segundo a legenda do mapa acima, pela 

 “principal região agropecuária do país: agropecuária diversificada, 

alta produtividade, responsável por grande parte das quantidade 

produzida no país e PEA agropecuária com altas rendas”, por áreas 

com “alto grau de especialização no agronegócio da soja, milho e 

algodão”, por grande parte do Nordeste que apresenta “grande 

população rural, alto grau de ruralização, baixo rendimento da PEA 

agropecuária, predominância de mão-de-obra familiar nos 

estabelecimentos agropecuários, baixa tecnologia na agropecuária e 

produção diversificada, em especial de gêneros da dieta alimentar 

regional”.  

Estas áreas estão sobrepostas em áreas com, 

 “altas porções de mão de obra assalariada nos estabelecimentos 

agropecuários e de PEA agropecuária residentes em zonas urbanas” 

e de maior “concentração das ocupações de terra realizadas pelos 

movimentos socioterritoriais camponeses”. 

2.3 – A autodeclaração indígena a partir do censo de 1991 

A partir de 1991, com o início da contabilidade de pessoas autodeclaradas 

indígenas nos censos demográficos realizados pelo IBGE, foi possível ter 

conhecimento dessa população a partir da localização de suas residências. 

Para o quesito população indígena, disponibilizado nas notas técnicas da “Base 

de Informações Geográficas e Estatísticas sobre os indígenas e quilombolas 

para enfrentamento à Covid-19”, o IBGE afirma que, 

Para fins de cálculo da população indígena por recorte territorial, 
considerou-se indígena: • A pessoa, residente ou não em terras 
indígenas que se declarou indígena na investigação sobre cor ou 
raça; ou • a pessoa, residente em terras indígenas, que não se 
declarou indígena na investigação sobre cor ou raça, mas se 
considerava indígena, de acordo com as suas tradições, costumes, 
cultura, antepassados etc. (2020, p. 8)  

Vejam a seguir o gráfico e a tabela produzidos pelo IBGE a partir dos dados 

coletados pelo censo demográfico de 2010, com os números e porcentagem 

das populações indígenas residentes em Terras Indígenas e fora das Terras 

Indígenas. 



 
 

 69 

 

Fonte: Adaptado. <https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/9662-censo-
demografico-2010.html?edicao=9677&t=destaques > Acesso, 19/03/21. 

                    População indígena por localização de domicílio 

https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/9662-censo-demografico-2010.html?edicao=9677&t=destaques
https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/9662-censo-demografico-2010.html?edicao=9677&t=destaques


 
 

 70 

 

Fonte: Adaptado, Raoni Camilo, 2020. 
<http://www.funai.gov.br/arquivos/conteudo/ascom/2013/img/12-
Dez/encarte_censo_indigena_02%20B.pdf>. Acesso, 30/12/2020.  

Diante desses dados demográficos da Base de Informações Geográficas sobre 

Estatísticas de Indígenas e Quilombolas, pode-se criar um gráfico (disponível 

na página 73) com o total estimado de localidades indígenas por estado7, com 

uma linha de proporções entre os estados a partir de alguns pressupostos 

determinados pelo IBGE: 

 1. Adoção dos limites dos territórios oficialmente delimitados pelos órgãos 
responsáveis; 2. Identificação de agrupamentos de domicílios ocupados por 
indígenas e quilombolas, considerando-se o princípio da autoidentificação; 3. 
Identificação de outras localidades que não atendam aos critérios anteriores, mas 
que sejam ocupados por indígenas ou quilombolas; 4. Consulta livre, prévia e 

                                                             
7 O IBGE define Localidade como “todo lugar do território nacional onde exista um aglomerado 
permanente de habitantes” 

<https://geoftp.ibge.gov.br/organizacao_do_territorio/tipologias_do_territorio/base_de_informac
oes_sobre_os_povos_indigenas_e_quilombolas/indigenas_e_quilombolas_2019/Notas_Tecnic
as_Base_indigenas_e_quilombolas_20200520.pdf>. 

http://www.funai.gov.br/arquivos/conteudo/ascom/2013/img/12-Dez/encarte_censo_indigena_02%20B.pdf
http://www.funai.gov.br/arquivos/conteudo/ascom/2013/img/12-Dez/encarte_censo_indigena_02%20B.pdf
https://geoftp.ibge.gov.br/organizacao_do_territorio/tipologias_do_territorio/base_de_informacoes_sobre_os_povos_indigenas_e_quilombolas/indigenas_e_quilombolas_2019/Notas_Tecnicas_Base_indigenas_e_quilombolas_20200520.pdf
https://geoftp.ibge.gov.br/organizacao_do_territorio/tipologias_do_territorio/base_de_informacoes_sobre_os_povos_indigenas_e_quilombolas/indigenas_e_quilombolas_2019/Notas_Tecnicas_Base_indigenas_e_quilombolas_20200520.pdf
https://geoftp.ibge.gov.br/organizacao_do_territorio/tipologias_do_territorio/base_de_informacoes_sobre_os_povos_indigenas_e_quilombolas/indigenas_e_quilombolas_2019/Notas_Tecnicas_Base_indigenas_e_quilombolas_20200520.pdf


 
 

 71 

esclarecida aos representantes dos indígenas e quilombolas em todas as etapas do 
processo. (Base de Informações Geográficas sobre Estatísticas de Indígenas e 
Quilombolas 2020, p. 5-6) 

A partir desses pressupostos, podem ser levantadas as ocorrências de Terras 

indígenas oficialmente delimitadas e definidas em setores censitários; 

agrupamentos indígenas definidos em setores censitários; e outras localidades 

indígenas. 

Para o IBGE, entende-se por Terras Indígenas,  

As terras indígenas são aquelas tradicionalmente ocupadas pelos 
índios em caráter permanente, as utilizadas para suas atividades 
produtivas, as imprescindíveis à preservação dos recursos ambientais 
necessários a seu bem-estar e as necessárias a sua reprodução 
física e cultural, segundo seus usos, costumes e tradições. Também 
são consideradas terras indígenas as áreas reservadas destinadas à 
posse e ocupação pelos índios (reservas, parques e colônias 
agrícolas indígenas) e aquelas de domínio das comunidades 
indígenas, nos termos do artigo 231º da Constituição da República, 
da Lei n. 6.001, de 1973 – Estatuto do Índio e do Decreto n. 1.775, de 
1996. O órgão responsável pela demarcação das Terras Indígenas é 
a Fundação Nacional do Índio (FUNAI), que nos termos do Estatuto 
do Índio e do Decreto n. 1.775, de 1996, classifica as terras indígenas 
em três modalidades: • Reservas: são as terras doadas ao patrimônio 
da União por terceiros, adquiridas ou desapropriadas pela União, que 
se destinam à posse permanente dos povos indígenas; • Terras 
dominiais: são aquelas de propriedade das comunidades indígenas, 
obtidas por qualquer das formas de aquisição do domínio nos termos 
da legislação civil; • Terras interditadas: são áreas interditadas pela 
FUNAI para proteção dos povos e grupos indígenas isolados, com o 
estabelecimento de restrição de ingresso e trânsito de terceiros na 
área. Essa interdição pode ser realizada concomitantemente ou não 
com o processo de demarcação, disciplinado pelo Decreto n. 1775, 
de 1996; • Terras tradicionalmente ocupadas: são aquelas de que 
trata o artigo 231º da Constituição Federal de 1988, isto é, de direito 
originário dos povos indígenas, cujo processo de demarcação é 
disciplinado pelo Decreto n. 1775, de 1996. Existem ainda terras 
indígenas que foram reservadas pelos estados-membros, 
principalmente durante a primeira metade do século XX, que são 
também reconhecidas como de ocupação tradicional. As terras de 
ocupação tradicional dos indígenas são classificadas em 5 categorias 
sequenciais, conforme o andamento do processo demarcatório: • Em 
estudo – etapa de realização dos estudos antropológicos, históricos, 
fundiários, cartográficos e ambientais, que fundamentam a 
identificação e a delimitação da terra indígena; • Delimitadas – terras 
que tiveram os estudos aprovados pela Presidência da FUNAI, com a 
sua conclusão publicada no Diário Oficial da União e do Estado, e 
que se encontram na fase do contraditório administrativo ou em 
análise pelo Ministério da Justiça, para decisão acerca da expedição 
de Portaria Declaratória da posse tradicional indígena; • Declaradas – 
terras que obtiveram a expedição da Portaria Declaratória pelo 
Ministro da Justiça e estão autorizadas para serem demarcadas 
fisicamente, com a materialização dos marcos e georreferenciamento; 
• Homologadas – terras que possuem os seus limites materializados e 
georreferenciados, cuja demarcação administrativa foi homologada 
por decreto Presidencial; • Regularizadas – terras que, após o decreto 



 
 

 72 

de homologação, foram registradas em Cartório em nome da União e 
na Secretaria do Patrimônio da União. Na Base Territorial, estão 
cadastradas todas as Terras Indígenas, de acordo com o arquivo 
vetorial disponibilizado pela Fundação Nacional do Índio – FUNAI, 
com versão de março de 2019. 

O agrupamento indígena é definido na nota técnica da “Base de Informações 

Geográficas e Estatísticas sobre os indígenas e quilombolas para 

enfrentamento à Covid-19”. 

Considera-se agrupamento indígena o conjunto de 15 ou mais 
indivíduos indígenas em uma ou mais moradias contíguas 
espacialmente que estabelecem vínculos familiares ou comunitários. 
Esses agrupamentos podem ocorrer em área rural ou urbana, dentro 
ou fora de Terras Indígenas. Como indivíduo indígena entende-se a 
pessoa autodeclarada indígena ou índia. A expressão material do 
agrupamento indígena no espaço geográfico pode ser diversa, 
podendo contemplar malocas, casas com ou sem paredes, 
apartamentos, salões etc. Sua toponímia é definida conforme a sua 
identificação pelos próprios indígenas, respeitando-se as 
denominações locais (aldeia indígena, comunidade indígena, taba, 
grupo indígena etc. (2020, p.8) 

Quanto às localidades indígenas e quilombolas não definidas em setores 

censitários, o IBGE define o seguinte: 

A diversidade de arranjos espaciais relacionados à multiplicidade de 
formas de organização social e de identificação étnico-racial e cultural 
é um desafio para a produção de Estatísticas Oficiais e para a análise 
territorial. Esse contexto implica expressiva variedade de recortes 
territoriais que, por serem incompatíveis com os setores censitários, 
não puderam ser setorizados. Por isso, são identificadas também 
localidades em que, embora não seja identificada a ocupação 
contígua de domicílios por indígenas e quilombolas, a presença 
destes povos é verificada em outras conformações territoriais. Essas 
localidades podem contemplar: • Agrupamentos de indivíduos 
autodeclarados indígenas ou quilombolas cujos domicílios 
apresentem distâncias significativas entre si, superando o critério dos 
50 metros de contiguidade; Trechos das terras e dos agrupamentos 
indígenas ou dos territórios ou agrupamentos quilombolas que 
porventura não possam ser definidos como setores censitários, de 
acordo com os critérios do IBGE; • Entorno das terras e 
agrupamentos indígenas ou de territórios e agrupamentos 
quilombolas, onde residem de forma dispersa indivíduos indígenas; • 
Áreas de provável existência de indivíduos indígenas ou quilombolas, 
de acordo com bancos de dados e registros administrativos 
produzidos por outros órgãos e organizações da sociedade civil 
(2020, p.10) 

A seguir apresentamos o gráfico produzido e publicado pela base de 

informações geográficas e estatísticas sobre indígenas e quilombolas, sendo 

que o estado do Amazonas é o estado com mais localidades indígenas no 

Brasil, e o estado do Sergipe o que menos apresenta. No sudeste o primeiro 

estado com maior localidade indígena referenciada é o estado de São Paulo 



 
 

 73 

em nono no ranking nacional, seguido respectivamente por Minas Gerais em 

décimo terceiro no nacional, Rio de Janeiro em vigésimo primeiro no país, e 

Espírito em vigésimo segundo no Brasil. No caso de Minas Gerais, o estado 

apresenta uma proporção maior no quesito “outras localidades indígenas”, do 

que Terras Indígenas e agrupamentos indígenas. 

Gráfico, de localidades indígenas em Terras Indígenas oficialmente delimitas, 
Agrupamentos Indígenas em setores censitários e outras localidades indígenas 

 
                        
Fonte:<https://dadosgeociencias.ibge.gov.br/portal/apps/opsdashboard/index.html#/bc62e3cec
abe41cea2d76c14fc032ab5 >Acesso, 20/01/2021 

https://dadosgeociencias.ibge.gov.br/portal/apps/opsdashboard/index.html#/bc62e3cecabe41cea2d76c14fc032ab5
https://dadosgeociencias.ibge.gov.br/portal/apps/opsdashboard/index.html#/bc62e3cecabe41cea2d76c14fc032ab5


 
 

 74 

O IBGE cria assim uma base com a estimativa das localidades com recortes 

territoriais de diferentes níveis de apresentação para as unidades da federação, 

evidenciando a necessidade de caracterizar a multiplicidade das localidades 

indígenas no Brasil para o aprofundamento dos estudos relacionados à 

distribuição territorial desses povos. 

O mapeamento dessas localidades tem como objetivo o adequado 
dimensionamento dos setores censitários às necessidades 
operacionais de coleta em áreas indígenas e quilombolas e a 
divulgação adequada dos dados em seus recortes territoriais. Neste 
produto, é antecipada a divulgação da listagem de localidades 
estimadas para o Censo Demográfico 2020, tendo o mapeamento 
como data de referência o ano de 2019. 

Na próxima imagem fizemos uma aproximação do mapa do Brasil no estado de 

Minas Gerais para compreender a densidade populacional do estado. Verifica-

se que o estado apresenta um maior número de pessoas indígenas nas regiões 

norte, central, sul e leste, sendo que na região do Triângulo Mineiro, no 

extremo oeste do estado, as cidades que apresentam a maior quantidade de 

pessoas autodeclaradas indígenas são Uberlândia e Uberaba. 

                           Densidade populacional indígena autodeclarada MG 

                         
. Fonte:<https://indigenas.ibge.gov.br/downloads.html>Acesso, 20/01/2021. 

Com a migração indígena para os centros urbanos em busca de melhores 

condições de vida, os seus lugares de ocupação no território foram também se 



 
 

 75 

transformando ao longo dos séculos de invasão e formação do Estado 

brasileiro. De acordo com o censo demográfico de 2010, existiam 965 

indígenas residentes no município de Uberlândia-MG nesse ano.  

Segundo divulgação da Agência IBGE (2005), 

A migração interregional de indígenas era bastante reduzida tanto em 
1991 como em 2000. A situação era diferenciada apenas no Sudeste, 
onde, em 1991, 27,7% dos indígenas residentes eram naturais de 
outras regiões brasileiras, principalmente do Nordeste, e, em 2000, 
essa proporção era de 25,5% - uma realidade bem próxima à da 
população em geral. Vale destacar que, em 2000, o Centro-Oeste 
aumentou sua proporção de migrantes, passando de 3,8% em 1991 
para 12,4%, dos quais mais da metade provinha do Nordeste. 

Em Mondardo (2019), as subjetividades expressadas pelos corpos indígenas 

apresentam a multiplicidade de espaços e ações das lutas contidas nas 

pluralidades cosmológicas dos povos. 

As lutas ameríndias por direitos são agenciadas por corpos. Lutas 
construídas desde o corpo. Lutas pela pluralidade de corpos. A luta 
pela diferença como multiplicidade de corpos. Existir enquanto corpo 
físico-biológico, mas, sobretudo, enquanto subjetividade. Essas 
subjetividades ameríndias onde estão presentes outras perspectivas 
de mundo, cosmologias de mundo por vir a ser. Nestas subjetividades 
corpóreas os múltiplos mitos e consequentemente a multiplicidade de 
espaços imaginados a partir dos povos indígenas brasileiro-latino-
americanos contém ideias fecundas para a construção de lutas. 
(MONDARDO 2019, p. 43)  

A tríade citada no primeiro capítulo que acompanha os processos de ocupação 

de grupos indígenas, integração/desintegração/resistência, é um fenômeno 

encontrado também na região do Triângulo Mineiro com exemplos nas cidades 

de Uberlândia – MG, como a associação indígena Movimento dos indígenas 

não aldeados (MINA) do Triângulo Mineiro e Alto Paranaíba, tendo a cacica 

Kawany Tupinambá como principal protagonista nas lutas deste grupo.  

2.4 Contextualização e localização  

O município de Uberlândia – MG se encontra no extremo oeste de Minas 

Gerais, precisamente no noroeste da região do Triângulo Mineiro, situada na 

bacia hidrográfica federal do Rio Paranaíba, segundo o IBGE, em 2020 a 

cidade tinha uma população estimada de 699.097 pessoas, e apresenta uma 

importante função logística regional devido a confluências de rodovias no 

município. 

                    



 
 

 76 

 Limite municipal de Uberlândia – MG / Área de estudo de caso 

 

                                Fonte: Produzido por Vitória Camacho/Raoni Camilo 

 Já a sede e oca de uma das organizações indígenas da cidade situa-se no 

assentamento do Glória, que se localiza na região sudeste da cidade de 

Uberlândia e segundo reportagem realizada pela equipe de jornalismo da UFU, 

publicada em 27 de junho de 2016 por Figueiredo, Vieira, Silveira, Ruiz e 

Júnior, a área onde se encontra o assentamento foi ocupada pelo Movimento 

Sem Teto do Brasil (MSTB), em 2012, “50 famílias ocuparam a área que antes 

da ocupação, foi avaliada em oito milhões de reais, e hoje, após vários pedidos 

de reintegração de posse e contando com cerca de 2.350 famílias”. (2016) 

Vemos na obra de Dias (2017), que a área de assentamento do Glória é a 

parte relativa ao número 16, no triângulo a oeste da rodovia, que se trata da 

gleba de uma antiga fazenda da UFU e que foi,  



 
 

 77 

 “Objeto de troca entre a Universidade Federal de Uberlândia (UFU) e 
o Sindicato Rural de Uberlândia, mas com o passar do tempo essa 
área não exerceu nenhuma função social, sendo posteriormente 
ocupada pelo Movimento dos Sem Teto do Brasil (MSTB) em Janeiro 
de 2012 (BARBOSA 2014) apud (DIAS 2017. p. 24) 

 Antiga fazenda do campus Glória UFU  

 

                                                Fonte: DIAS, 2017, p. 24 

A cacica Poty Guarani foi a protagonista na luta das/pelas pessoas indígenas 

nesta área supra ilustrada, e deixou seu legado de lutas para a cacica Maria de 

Lourdes Lima Soares Tupinambá, ou como prefere ser chamada com seu 

nome indígena de batismo, Kawany Tupinambá.  



 
 

 78 

Os processos de desterritorialização do povo da etnia a qual a cacica se 

identifica, datam das primeiras invasões feitas pelos europeus em territórios 

indígenas na costa leste da América do Sul, ainda no século XVI.  Podemos ver 

esses processos no mapa seguinte, que contém as áreas de levantes 

indígenas e guerras ofensivas com a intenção de capturar pessoas e territórios 

indígenas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 79 

Levantes indígenas nos séculos XVI, VXII e XVII no Brasil / Levante Tupinambá – PA 

 

Fonte:<https://atlas.fgv.br/marcos/trabalho-e-escravidao/mapas/escravidao-vermelha>. Acesso, 
26/03/2021. 

As áreas de maiores ocorrências de “caça ao índio” nesta época, como indica a 

legenda do mapa, seriam praticamente todo o litoral brasileiro, com menor 

intensidade nos litorais de Santa Catarina, Rio Grande do Sul e Ceará. Ocorreu 



 
 

 80 

com maior intensidade no território do povo Guarani, nos atuais estados de São 

Paulo, Paraná, oeste catarinense e noroeste gaúcho, bem como nas áreas de 

planície do rio Amazonas e seus afluentes principais.  

Já o processo de integração/desintegração ocorrido a partir da destinação de 

Terras Indígenas ao povo Tupinambá apresenta as localizações/delimitações 

territoriais das respectivas T.I. Tupinambá de Olivença e T.I. Tupinambá de 

Belmonte.  

Terras Indígenas do povo Tupinambá no litoral sul baiano 2014 

  

 

Fonte: Santos 2014, p. 40 

A seguir apresento com as próprias palavras de Kawany Tupinambá parte de 

sua história de vida, elucidada em seu trabalho Tupinambá, Alves, Junqueira 

(2018),  



 
 

 81 

 Meu nome é Maria de Lourdes Lima Soares, nome indígena Kawany 
Lourdes Tupinambá. Sou da região do Ceará, região ali de Barbalha, 
Juazeiro, Missão Velha, Crato. Sou de uma etnia indígena, meus 
antepassados todos eram indígenas e lá é região indígena, então eu 
estou aqui porque tomaram tudo que era nosso. Meus antepassados 
perderam as terras deles e foram trabalhar, uns com coronéis, outros 
foram viver uma vida ruralista. Eu fui criada por meus avós porque 
meu pai morreu eu tinha 11 meses e entregou eu para os meu avós, 
para minha madrinha me criar. Minha mãe foi vendida a pau de arara, 
veio embora pra Rio Verde, Goiás, em Santa Helena, onde ela foi 
vendida e escravizada por um turco, uma família de turco. E eu fui 
criada e registrada como filha dos meus avós. Na idade de 12 anos 
foi que eu descobri que eu não era filha, era neta, então foi onde eu 
comecei a curiosidade pra conhecer minha mãe e comecei a entrar 
em contato, fiquei rebelde na adolescência, entrei na rebeldia e com 
quatorze anos fizeram meu casamento com um cara a força, eu casei 
e foi a destruição da minha vida. Eu casei na igreja de São José em 
Missão Velha. Na minha vinda para cá, depois que eu me casei e 
destruí minha vida, entrei na curiosidade de conhecer mamãe, eu 
consegui um endereço e liguei aqui pra CTBC daqui de Uberlândia e 
aí foi quando eu descobri o endereço da minha mãe. (TUPINAMBÁ, 
ALVES, JUNQUEIRA 2018, p. 200) 
 

Segundo Luciano (2006), o movimento indígena,  
Segundo uma definição mais comum entre as lideranças indígenas, é 
o conjunto de estratégias e ações que as comunidades e as 
organizações indígenas desenvolvem em defesa de seus direitos e 
interesses coletivos. Movimento indígena não é o mesmo que 
organização indígena, embora esta última seja parte importante dele. 
Um indígena não precisa pertencer formalmente a uma organização 
ou aldeia indígena para estar incluído no movimento indígena, basta 
que ele comungue e participe politicamente de ações, aspirações e 
projetos definidos como agenda de interesse comum das pessoas, 
das comunidades e das organizações que participam e sustentam a 
existência do movimento indígena, neste sentido, o movimento 
indígena brasileiro, e não o seu representante ou o seu dirigente. 
Existem pessoas, lideranças, comunidades, povos e organizações 
indígenas que desenvolvem ações conjuntas e articuladas em torno 
de uma agenda 59 de trabalho e de luta mais ou menos comum em 
defesa de interesses coletivos também comuns. O líder indígena 
Daniel Mundurucu costuma dizer que no lugar de movimento indígena 
dever-se-ia dizer índios em movimento. (LUCIANO 2006, p. 58,59) 

Na atualidade dos movimentos dos povos indígenas no Brasil, podemos 

encontrar distintas formas de organização, destacando as organizações 

formais ou não-tradicionais, que tem influencia das leis positivadas da 

sociedade brasileira, e as organizações tradicionais influenciadas pelos 

conhecimentos e costumes geracionais dos distintos povos. Para Luciano 

(2006), 

Organização tradicional é a organização original dos índios. Cada 
comunidade ou povo indígena possui seus modos próprios de 
organização social, política, econômica e jurídica. Não existe um 
modelo único. Mesmo em uma comunidade ou povo, às vezes há 
várias formas de organização social, de acordo com as regras de 



 
 

 82 

parentesco, famílias extensas e alianças políticas [...] Uma aldeia 
indígena é uma organização tradicional. Nela, os líderes exercem 
suas funções de acordo com as orientações das tradições herdadas 
dos seus ancestrais [...] Uma das características principais da 
organização tradicional dos povos indígenas é a distribuição social de 
posições, funções, tarefas e responsabilidades entre indivíduos e 
grupos (fratrias, sibs ou tribos) [...] Outra característica importante da 
organização social tradicional é a ausência de poder autoritário. Os 
chefes indígenas recebem tarefas, responsabilidades e serviços, mas 
não têm nenhum poder soberano sobre o grupo. (LUCIANO 2006, 
p.62,63) 

Já a organização indígena formal, trata-se de uma,  
Organização de caráter jurídico, formal, de modelo não-indígena. 
Existe um modelo quase único ou semelhante àquele com estatuto 
social, assembléias gerais, diretoria eleita, conta bancária e que deve 
ao Estado satisfação e prestação de contas de seus atos e recursos 
utilizados. Essa modalidade mais homogênea torna as organizações 
indígenas institucionalizadas, burocratizadas. As organizações 
indígenas não-tradicionais, conhecidas como associações, foram 
incorporadas pelas comunidades e pelos povos indígenas para 
responder às novas demandas e às necessidades pós-contato, como 
a defesa dos direitos territoriais e outras políticas públicas em face da 
sociedade nacional e global, e para viabilizar recursos financeiros, 
técnicos e materiais desejados de serem apreendidos da sociedade 
moderna. (LUCIANO 2006, p.64-65) 

Diante de determinações equivocadas acerca dos povos indígenas, o autor 

alerta que não devemos enxergar tais organizações formais ou não-tradicionais 

com olhar pejorativo de falta de originalidade indígena. Para que estas 

interpretações errôneas acerca dos indígenas integrantes dessas organizações 

não fortaleçam visões de senso comum que não reconhecem essas pessoas 

como indígenas, Luciano traz alguns esclarecimentos. 

O modelo de organização indígena formal – um modelo branco – foi 
sendo apropriado pelos povos indígenas ao longo do tempo, da 
mesma forma que eles foram se apoderando de outros instrumentos 
e novas tecnologias dos brancos para defenderem seus direitos, 
fortalecerem seus modos próprios de vida e melhorarem suas 
condições de vida, o que é desejo de qualquer sociedade humana. 
Isto não significa tornar-se branco ou deixar de ser índio. Ao 
contrário, quer dizer capacidade de resistência, de sobrevivência e de 
apropriação de conhecimentos, tecnologias e valores de outras 
culturas, com o fim de enriquecer, fortalecer e garantir a continuidade 
de suas identidades, de seus valores e de suas tradições culturais. 
(LUCIANO 2006, p.60) 

Sobre a diversidade de funções das organizações indígenas, Luciano (2006) 

conclui que,  

Partindo das experiências vividas por inúmeros povos indígenas no 
Brasil, que as funções e as tarefas atuais das organizações indígenas 
são múltiplas, desde a defesa política dos direitos coletivos até o 
desenvolvimento e a execução de projetos econômicos, culturais, 
educacionais e outras demandas das comunidades indígenas. Este 



 
 

 83 

aparente excesso de funções não é ruim, uma vez que atende à 
vontade das próprias comunidades, desde que a luta pelos direitos, 
que deve ser permanente, continue como uma das prioridades do 
movimento ou da organização indígena (2006, p. 68-69) 

Desta maneira o MINA se caracteriza por ser uma organização indígena formal 

composta “por várias famílias, que se encontram divididas em dez famílias na 

cidade de Santa Vitória, quinze em Ituiutaba, onze em Campina Verde e vinte 

na cidade de Araxá” (FILHO; PEDROSO, 2010). A cacica Kawany Lourdes 

Tupinambá é a liderança desse grupo, tendo recebido o legado da antiga 

cacica Kaun Poty Guarani. Com a formação burocrática deste grupo, podemos 

ver formalmente o processo de resistência indígena em solo uberlandense.  

Cacique Kawany Lourdes Tupinambá, desde maio de 2018 assumiu o 
papel de liderança do movimento, legado deixado pela já falecida 
Cacique Kaun Poty Guarani que esteve à frente do movimento desde 
o ano de 2006, ano de sua fundação. O MInA mantém sede na Oca 
construída no Acampamento do Glória, antes lugar de ocupação do 
Movimento dos Sem Teto do Brasil (MSTB), que hoje está passando 
por um processo de regularização dos imóveis no município de 
Uberlândia – MG. (TUPINAMBÁ, ALVES e JUNQUEIRA, 2018, p. 
195-196). 
 

Para a cacica Kawany, a Oca representa um lugar sagrado para as pessoas do 

movimento que re-significa o sentimento de perda da origem de seus espaços 

de vivência e apresenta o elo com a cultura dos seus antepassados, 

O MInA é um movimento de pessoas, um movimento dos indígenas e 
a Oca, o sentimento dela pra mim e eu creio que pra todos os 
indígenas é um sentimento de que nós perdemos nossa origem, 
nossa casa, vivência, onde nós criamos, nós vivíamos. Oca significa 
muito, ela pra nós é um santuário, significa família, cultura, passado. 
(TUPINAMBÁ, ALVES, JUNQUEIRA 2018, p.196).  

Para Tupinambá, Alves e Junqueira (2018), 
Esse movimento de resgate de suas tradições está continuamente 
relacionado ao trabalho da memória, na medida em que o panorama 
de mudança futura tem a possibilidade de alterar, manter, significar e 
ressignificar narrativas pretéritas, “de modo a tê-las até mesmo como 
instrumentos da ação política” (GODOI, 1999, p. 29). E é justamente 
essa ação política que se torna o objetivo das lideranças para com as 
autoridades locais. É um movimento de produção e reprodução da 
sua cultura, aliada a ação política a partir da colaboração das famílias 
do Triângulo Mineiro e Alto Paranaíba em parceria com antropólogos 
e historiadores da Universidade Federal de Uberlândia. 
(TUPINAMBÁ, ALVES, JUNQUEIRA 2018, p. 196) 

Na posição social que apresenta a cacica Kawany perante os povos indígenas 

da cidade, ela se responsabiliza pela resistência em apoiar e nuclear as 

demandas dos povos em busca da efetivação de seus direitos,  



 
 

 84 

A liderança herdada pela Cacique Tupinambá torna a indígena 
responsável por representar cerca de oitenta indígenas de várias 
etnias em busca de reconhecimento por parte das autoridades 
competentes. Hoje a maior demanda e sonho do MInA é a destinação 
de área pública para território indígena em área urbana com nascente 
e vegetação nativa para criação de aldeia com saneamento 
adequado, além da garantia de que nesse território as famílias 
tenham condições de gerar trabalho e renda a partir dos 
conhecimentos tradicionais produzindo alimentos e comercializando 
os excedentes e que ainda possam ter acesso garantido a saúde 
psicossocial afim de fortalecer a relação dos indígenas com a 
natureza e o território. (TUPINAMBÁ, ALVES, JUNQUEIRA 2018, p. 
197) 

Essa cosmopolítica resistente representada pela liderança busca conquistar e 

resgatar lugares de predomínio das paisagens naturais com a intenção de 

fortalecer a saúde psicológica e social das pessoas, a partir da relação com um 

território que apresentaria símbolos de conforto mental e de sociabilidade, 

através da interação com elementos da fauna, flora, que produziriam também 

uma geração de renda vinda da produção na terra, além de equipamentos 

físicos de saneamento básico, por exemplo. 

Para Tupinambá, Alves e Junqueira (2018), existem muitos desafios na vida 

em contexto urbano, tendo que conviver com estigmas sociais construídos em 

bases simplórias acerca do que é ser indígena, provocando falsas ideias de 

que o indígena não silvícola seria menos indígena do que o que continua em 

condições silvícolas,  

Infelizmente esses núcleos por estarem à revelia da imagem e 
identidade cristalizada do indígena ídilico são colocados e tratados no 
bojo e na condição de pobres urbanos em geral. A sede do 
movimento, em Uberlândia, se encontra num acampamento do Glória 
composto em sua maioria por moradores do MSTB, ratificando essa 
ideia de que esses indígenas não aldeados são vistos pelas 
autoridades locais como menos índios, índios misturados e até 
mesmo índios “paraguaios”. O desafio que se encontra hoje é o de 
reconhecimento de sua memória enquanto grupo, das suas terras 
ancestrais e da identidade indígena. (TUPINAMBÁ, ALVES, 
JUNQUEIRA 2018, p. 196) 

O surgimento destas organizações foi tendência nos anos 1980, momento que 

encontramos grande parte dos grupos em fase de ressurgimento e de 

articulação entre os povos, 

Organização ou associação indígena Organização ou Associação 
Indígena é uma modalidade formal e institucionalizada de 
organização que os povos indígenas têm adotado nos últimos 30 
anos – uma forma de organizar, mobilizar e articular a luta dos povos 
indígenas do Brasil. Atualmente, existem no Brasil mais de 700 
organizações indígenas formais de diferentes níveis (comunitárias, 



 
 

 85 

locais e regionais) e naturezas (de povos, de categorias profissionais, 
geográficas, de gênero, sindicais etc.). Essas associações foram 
criadas para atender a determinadas demandas e necessidades das 
comunidades (LUCIANO 2006, p.66,67) 

As organizações indígenas formais apresentam geralmente uma representação 

mais centralizada, com poderes verticalizados que podem apresentar menos 

transparência e/ou coerência com decisões ou visões do grupo. Diante disto, e 

devido a questões burocráticas, o grupo passa por reformulação de seus 

registros.  

A seguir faremos a apresentação do aspecto da transterritorialidade de 

resistência desta organização indígena formal na paisagem do município 

uberlandense, através da sua localização e registros fotográficos da Oca, a 

sede do movimento. Ela está inserida no assentamento do Glória, localizado no 

sudeste da cidade, sendo que seus limites a oeste, norte e sul se dão com o 

Bairro São Jorge, e a leste com a rodovia BR-050, rodovia esta que foi feita a 

partir dos traçados e caminhos do interior colonial da província de Goyaz, como 

a estrada dos Goyases/estrada dos Anhanguera, sendo uma territorialização 

do império que, segundo Lourenço (2005), fez emergir a produção de diversos 

aldeamentos indígenas na região no século XIX.  A seguir será feita a 

apresentação em mapas com localização e delimitação da área de estudo, 

depois em registros fotográficos.  

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 



 
 

 86 

 Cidade de Uberlândia / Assentamento Glória 

 

Fonte: Organizadores Vitória Camacho/Raoni Camilo, 2021. 

Perceba no mapa a cima que a área de estudo onde se insere a territorialidade 

indígena, se apresenta já no limite da área urbana com a área rura, 

evidenciada pelo traçado da rodovia BR-050, 

 

 

 

 

 

 



 
 

 87 

Assentamento Glória e limites 

 

Fonte: Organizadores Vitória Camacho/Raoni Camilo, 2021.  

O assentamento fica entre o bairro São Jorge a BR-050, e áreas de lavoura, 

pastagem e reservas florestais,  

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 88 

Sede/Oca  

 

Fonte: Organizadores Vitória Camacho/Raoni Camilo, 2021.  

No mapa à cima percebemos que o terreno que se apresenta a 

transterritorialidade está bem próxima de uma praça do bairro São Jorge, e que 

segundo a cacica, ela ajudou a manter estas árvores que restaram, pedindo 

para os trabalhadores da prefeitura para que não as cortassem, para assim 

manter o resquício do que que era bosque, que deu lugar à praça.  

Veja a seguir o aspecto da Oca/Sede da associação, e territorialidade na 

paisagem, que conta com uma casa que dá suporte às reuniões com água, 

energia, cozinha e banheiro, disponíveis ao público durante as reuniões,  

 

 

 



 
 

 89 

Face oeste do terreno da Oca 

 

Foto: Raoni Camilo, 26/02/2021 

Faces norte e nordeste da Oca 

           

Fotos: Raoni Camilo, 26/02/2021 

A oca já passou por diversas reformas para se manter de pé, sendo a última 

feita no ano de 2020, melhorando a base da mesma com tijolos e cimento, e a 

troca dos pilares de madeira, faltando a manutenção da cobertura. 

 



 
 

 90 

Vista sentido leste ao fundo do terreno  

 

Foto: Raoni Camilo, 26/02/2021 

Nesta vista, é possível ver o limite da área urbana com a área rural de 

Uberlândia – MG, onde passa a BR – 050, antiga estrada dos Goiases, 

avistando reserva florestal e área preparada para agricultura, possivelmente 

para silagem, usada na alimentação de gado nas épocas de seca, áreas que 

se revertidas em agricultura familiar, muito ajudaria a cozinha comunitária do 

Bairro do Glória, que tem a cacica Kawany como a coordenadora geral, 

cozinha esta que funciona de segunda a sexta, servindo de 400 a 600 

marmitas por dia.  

Assim se apresenta alguns aspectos da paisagem e transterritorialidade da 

tríade integração/desintegração/ resistência, mais especificamente o último 

processo da tríade, o de resistência, deste grupo específico de organização 

não-tradicional indígena no Triangulo Mineiro, neste lugar de ocorrência  é 

onde acontece grande parte das reuniões e ações promovidas pelo grupo, 

pessoas que se identificam na ressurgência dos povos e luta pelos direitos 

indígenas na cidade.  

Este lugar em evidência está inserido num assentamento ainda sem estruturas 

públicas de luz, esgoto, e pavimentação para automóveis, sem meio fio e 

passeio para pedestres. Porém, conta com coleta de lixo e água. Esse 

assentamento já sofreu diversas ações de despejo e os moradores ainda 



 
 

 91 

aguardam por atenção dos poderes públicos para melhorar suas condições 

básicas de moradia e a regularização dos terrenos.  

Estas condições dificultam o enfrentamento da pandemia provocada pela 

Covid-19, pois a localidade não conta com estruturas básicas que influenciam 

na salubridade do ambiente, seja do solo, e/ou das pessoas que fazem uso 

deste lugar.    

Pudemos assistir o documentário indicado pela Kawany, “Lugar de indígena é 

onde ele estiver” 8, que faz referência à sua história de resistência. No vídeo a 

cacica elucida em forma de poema o que é resistência para ela,  

Nós brasileiros, estamos lutando por resistência, de coração, de 
homens e mulheres de coração pequeno e alma serena. Resistir é 
lutar, resistir é organizar, resistir é criar, resistir é transformar, resistir 
é falar, resistir é respeitar, resistir é acreditar, resistir é ocupar, resistir 
é pisar ligeiro, resistir é transmutar. Somos resistentes. (00min34seg / 
01min18seg) 

Em relação à literatura indígena e aos poemas, Sant´Anna e Mangabeira 

(2019) elucidam que escritoras indígenas utilizam suas obras para denunciar 

as lacunas da História dos colonizadores acerca dos povos originários.  

[...] as literaturas dos povos originários, em suas mais diversas 
formas, agem como espaços de (r)existência e (re)criação de mundos 
possíveis, atuando como uma negativa à monocultura do saber e do 
rigor, onde a cultura letrada não é superior às outras formas de 
saberes ancestrais, como a oralitura ou os grafismos que inscrevem 
no corpo o conhecimento milenar dos povos originários. As literaturas 
dos povos nativos canibalizam as ferramentas do colonizador e 
promovem a reafirmação de identidade e saberes des-locados, 
desafiando um mundo desenhado para que o indígena seja o 
estrangeiro em seu próprio território, ou visto como um traço do 
passado ou até mesmo um entrave ao “progresso” da civilização 
ocidental. Nesse compasso, escritoras indígenas de diferentes 
nações utilizam da literatura para denunciar as lacunas da História 
oficial – lacunas estas na qual a presença indígena anterior à invasão 
das Américas e na construção do que conhecemos hoje como 
continente foi apagada e sobrescrita pelas mãos dos colonizadores –, 
bem como para remapear suas identidades no entre-lugar, em uma 
nova cartografia de pertencimento. (SANT’ANNA; MANGABEIRA 
2019, p.61)  

Os corpos ameríndios estão constantemente criando o que chamamos de 

geografia, esses corpos produzem territorialidades que simbolizam não apenas 

uma continuação de suas potencialidades sociais e relações com a natureza, 

mas sim uma continuação que passa pela recriação de novas potencialidades, 

                                                             
8 Vídeo publicado no dia primeiro de abril de 2020 na plataforma de vídeos “Youtube”. 



 
 

 92 

que apresentam traços culturais ancestrais mesclados com níveis diversos de 

novas expressões, principalmente a partir dos momentos de reetinização ou 

etnogênese.     

A partir da territorialidade deste grupo em Uberlândia, podemos identificar 

neste momento de afirmação da organização, uma fase de resgate e 

fortalecimento em que o momento de resistência, da tríade de 

integração/desintegração/resistência apontada por Faria (2008) também 

acontece na relação de entre os povos indígenas da região. Este momento 

simboliza uma estratégia na cosmopolítica territorial destes grupos, tendo como 

exemplo a relação amistosa entre este grupo de Uberlândia e do Instituto 

Andaia/Arachas, com sede em Araxá – MG, e que faz lembrar as relações 

pretéritas dos povos que viviam nesta região, apontadas por Mano (2018) em 

seus trabalhos etnográficos, lugar que afirmou ser uma “encruzilhada cultural”, 

devido à convivência entre várias etnias indígenas na região.  

Essa resistência passa pela integração entre os grupos, mas não no sentido de 

integrar a sociedade brasileira, e sim de intercambio cultural, momento em que 

as pessoas trocam conhecimento, contam histórias, compartilham vivências e 

se fortalecem numa aliança resistente à incorporação de elementos culturais da 

sociedade capitalista.   

Em contato feito por aplicativo de mensagens por celular, no dia 25 de 

fevereiro, 2021, com a cacica Kawany Tupinambá moradora de Uberlândia, e 

com o cacique Karkará Uru, dos povos catw’ awa’, morador de Araxá, ambos 

cederam uma pequena entrevista, que as transcrevi e relacionei logo abaixo.  

Perguntei pra eles: O que significa a integração entre os povos da região? Nas 

palavras da cacica Kawany Tupinambá,  

Pra mim, significa uma aliança e união de um fortalecimento pra nos 
resgatar, a nossa cultura e os nossos rezos e história dos nossos 
povos indígenas tupinambás e mais povos indígenas, e resgate de 
nossos antepassados. (2021) 

Nas palavras do Cacique Karkará, 

Antes de ser Instituto Andaiá, era Associação Indígena Andaiá, ela foi 
fundada em 2006 por aí, tá entendendo? E a gente tá nessa luta 
desde essa época. Muito antes disso aí, meu avô, bisavô, tataravô, 
tudo já lutavam por isso aí, e nós sempre tivemos integração entre os 
povos, principalmente entre os povos chamados indígenas 



 
 

 93 

desaldeados, ou seja, os índios urbanos hoje, que a tecnologia 
chama. Quer dizer, pessoas indígenas que vivem na cidade, nas 
comunidades e tal. Por quê? Porque tomaram as terras e ficaram 
sem as aldeias, por isso. Então o que acontece? Para nós isso é 
importantíssimo, nós já mantemos contato há muito tempo, com 
vários povos, com várias comunidades né, por que, o que? Por que, 
unidos somos mais fortes, troca-se conhecimento, troca-se 
experiências né, não deixa perder as tradições antigas, os rituais, né, 
a medicina antiga né, não deixa perder a língua, e muitas outras 
coisas que fazem parte dessa cultura fabulosa, que é a cultura 
indígena entendeu? Se o branco soubesse, o quanto é profunda a 
cultura indígena, ele daria mais valor, tá entendendo? O quanto de 
conhecimento que tem de um povo que tá aqui, certo, não se sabe 
desde quando, os antropólogos aí, os arqueólogos, com suas 
técnicas aí, com suas teorias, falam certo tempo, mas nem os povos 
indígenas sabem. Então o que acontece num tinha aqui não tinha 
hospital, não tinha médico, os pajé é que são os médicos, então as 
pessoas se tratavam, curavam e viviam felizes. Conhecia, foi-se 
através do tempo conhecendo os vegetais, as raízes, as cascas de 
cura, certos banhos de peixes e animais, né, tudo é usado na 
medicina indígena antiga, né, toda essa integração entre os povos um 
foi trocando experiência com o outro, hoje formou-se um grande 
acervo para/dos povos indígenas, em que nós trocamos experiências 
uns com os outros, vários povos do Brasil, né, a gente troca 
conhecimentos. Muitas vezes um vegetal num dá aqui mas dá no 
nordeste, dá na Amazônia, o daqui eles não conhecem a gente vai 
trocando os conhecimentos, as tradições né, as tradições antigas né, 
é, as histórias antigas contadas pelos avós, tá entendendo? Os 
brancos chamam de mitos, mas nós não chamamos, pra nós são 
histórias verdadeiras, tá entendendo? A cosmologia, a cosmogonia, 
tá entendendo? A espiritualidade, tá entendendo? O conhecimento 
empírico das coisas, o conhecimento de minerais, vegetais, animais, 
aves, flora, toda flora, tá entendendo? Tudo isso é conhecimento 
indígena muito antigo, que é transmitido dentro de um povo, e com a 
integração nossa, o quê que tá acontecendo? A gente tá cada vez 
mais aumentando os conhecimentos e checando que é a mesma 
coisa. Muitas vezes a diferença é mínima, a gente tá chegando que é 
a mesma coisa.”   

Desta maneira, esta integração se põe como um processo que unifica o 
resgate dos conhecimentos ancestrais, servindo para a troca de conhecimento 
entre os povos, e que serve também para investigar se as interpretações e 
conhecimentos acumulados por cada povo ao longo do tempo se equiparam 
com os de outros povos, desenvolvidos acerca dos mesmos assuntos. 

Em Mondardo (2019), a resistência dos povos indígenas apresenta novas 

configurações, com bases territoriais que permeiam as escalas local e regional.  

Mesmo que precárias e de exceção, essas territorializações 
alternativas dos coletivos em luta, questionam a identidade nacional 
exclusivista porque evidenciam outras escalas de ordenamento, com 
a sobreposição territorial e múltiplas formas de conteúdos de 
territórios de jurisdição (normativos), com outras concepções 
(cosmologias) e de práticas (cosmopolíticas). As resistências dos 
variados grupos indígenas reconfiguram os poderes em novas bases 
territoriais, a exemplo do refortalecimento das escalas local e regional 
(MONDARDO 2019, 39) 



 
 

 94 

Capítulo 3. A luta pela garantia de direitos direcionados aos povos 
indígenas no contexto uberlandense. 

3.1 – Histórico de litígios 

Na obra de Filho (2015), Lourenço afirma que no período mariano/joanino 

(1778-1822), “moldou-se uma nova política indigenista, num momento em que 

a exploração do trabalho indígena deixava de ter importância, substituída pela 

disputa em torno das terras indígenas” (2015, p.32). 

Diante disto, o interesse pelas terras povoadas por gentios indígenas provocou 

uma dinâmica de aldeamentos feitos por colonizadores em diversas regiões 

brasileiras, inclusive no oeste de Minas Gerais e sul de Goiás.  

[Essa] mudança resultou, em primeiro lugar, do aprofundamento da 
concepção estratégica do povoamento interior, o que decorria de um 
entendimento cada vez mais moderno de questões como estado, 
território e soberania, sobretudo após a transferência da corte 
portuguesa para o Rio de Janeiro, em 1808. Em segundo lugar, 
resultou da crescente valorização mercantil da terra em várias regiões 
do país com o progresso do povoamento. (FILHO 2015, p. 32)  

Sobre o direito ao território, durante e após estes processos, o Império 

português já reconhecia o direito dos povos originários sobre estes territórios 

usados para aldeamento. Porém, a narrativa dos colonos e representantes do 

Império no Brasil era de que não havia mais pessoas indígenas na região e, 

sendo assim, não havia como efetivar o direito de posse sobre estas terras. 

(MANO 2018) 

Engana-se quem pensa que os indígenas não tinham consciência dos direitos 

que tinham na época colonial, inclusive o direito pelas terras que foram usadas 

em aldeamentos indígenas. Eles são protagonistas desde aquela época na 

busca pela efetivação de seus direitos e afirmações territoriais. Há relatos de 

que os Caiapós no século XVIII iam constantemente reclamar seus direitos na 

cidade de Ouro Preto, como se apresenta na obra de Mattos (2006).  

Esse caso, tão bem documentado na correspondência da Diretoria 
Geral dos Índios de Ouro Preto, exemplifica o processo de 
expropriação das terras indígenas no Oitocentos; mais do que isso, 
porém, confere visibilidade para as reações dos indígenas, 
mobilizados e cientes dos meios disponíveis para reconquistar seus 
direitos. O diretor geral dos índios escreveu, em fevereiro de 1884, ao 
presidente da província, informando sobre a presença de indígenas 
envolvidos no litígio por terras, referidos acima: “Chegaram a esta 
Capital os Índios Francisco Martins Machado e José Inocêncio 
Machado, moradores na aldeia do Rio das Pedras Comarca do 



 
 

 95 

Paranahyba, os quais vêm pedir a esta Diretoria providências para 
que lhes sejam garantidos os terrenos a eles pertencentes em aquela 
Comarca”. (MATTOS 2006, p. 146)  

Mesmo diante da constante presença de grupos indígenas exigindo seus 

direitos territoriais, na metade do século XVIII, foram expropriadas diversas 

terras aldeãs na região, demonstrando uma das principais estratégias usadas 

pelos fazendeiros e colonizadores da época para usurpar as terras indígenas. 

Negava-se a identidade da pessoa como indígena, construída a partir da 

etnogênese produzida nas territorialidades dos aldeamentos da época, e 

afirmava-se a visão colonizadora de assimilação dos povos conquistados à 

então sociedade colonial.        

        

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 96 

Terras indígenas expropriadas entre 1819-1821 

 

Fonte: Filho, 2015, p. 46 

Lourenço (2015) afirma que,  

Se a política indigenista do Primeiro Reinado (1822, 1831) e 
Regência (1831-1840) caracterizou-se pela omissão, o Segundo 
Reinado (1840-1889) criou, pela primeira vez, desde Pombal, uma 
legislação indigenista para o Brasil. Em 24 de julho de 1845, foi 
promulgado o Regulamento acerca das missões de catequese e 
civilização do índio, que tratava da administração legal das terras e 
aldeamentos indígenas. A questão também foi abordada pela Lei de 
Terras aprovada em 1850. O sentido geral do Regulamento das 



 
 

 97 

missões era o mesmo do Diretório pombalino: seu objetivo final era 
integrar os índios à população luso-brasileira, ou civilizá-los, conforme 
se dizia na época. Para tanto, previa-se a criação de aldeamentos 
para reduzir os índios bravos, isto é, não contatados, no intuito de 
extingui-los numa etapa posterior, assim que estivessem 
completamente assimilados. (2015 p.49) 

Nesse período houve regulamentações de processos de espoliação de terras 

através da restrição e concentração de indígenas em áreas determinadas pelo 

Reinado, podendo-se remanejar o uso destinado aos aldeamentos, bem como 

efetuar realocações populacionais e o realinhamento das antigas terras aldeãs 

com os atuais objetivos de integração dos povos indígenas ao gentio brasileiro.   

O Regulamento das Missões deu formato legal ao processo que 
vinha ocorrendo desde o início do século: a concentração de 
indígenas em áreas restritas do território, seguida pela espoliação 
dessas mesmas áreas, acompanhada pela assimilação dos índios. 
Previa o arrendamento de terras aldeanas, a remoção e reunião de 
aldeias e a readequação das áreas de aforamento e arrendamento. 
(2015, p.49)  

Sobre a Lei de Terras, encontramos uma das primeiras tentativas do segundo 

reinado em atrelar a identificação das pessoas indígenas aos seus traços 

físicos, não admitindo como indígena com direito à posse de reservas criadas a 

partir dos territórios dos antigos aldeamentos, as pessoas que não 

apresentassem fenótipos considerados indígenas pelas autoridades da época, 

A Lei de Terras foi criada para resolver a questão da oferta da força 
de trabalho, ameaçada pelo fim do tráfico negreiro, pela restrição do 
acesso ao solo por agricultores livres pobres. Ao se tratar da terra 
indígena, considerava as áreas habitadas por índios como não 
devolutas, mas previa a extinção das reservas uma vez constatada a 
inexistência de índios identificáveis, isto é, não reconhecidos 
estereotipicamente como índios. (FILHO 2015, p.49) 

A negação da existência de povos indígenas serviu para a não demarcação de 

territórios indígenas e consequentemente a não realização de seus direitos 

territoriais e chancelarias previstas na Lei de Terras, em relação às posses 

mansas posteriores a 1823, fazendo com que as exigências previstas na Lei 

não se efetivassem. É um momento de claro alinhamento aos interesses de 

grandes proprietários de terras até então, que se interessaram em manter e 

ampliar o domínio de suas terras ainda não regulamentadas. 

Não interessava aos grandes proprietários delimitar de forma precisa 
suas posses para que não se pudesse contestar seu domínio de fato 
sobre grandes áreas sobre as quais a propriedade privada era 
indefinida. Não regulamentar as posses era uma maneira de manter 
privilégios dominais sobre os pequenos posseiros, submetidos à 
condição de agregados. A brecha da livre posse, anterior à Lei de 18 



 
 

 98 

de setembro de 1850, e o não cumprimento das exigências de 
chancelaria após sua aprovação, certamente, foram expedientes 
usados por fazendeiros para se apossar de terras indígenas. (FILHO 
2015, p.49, 50) 

Neste período até meados de 1889, ano da proclamação da república, na 

região correspondente ao atual Triângulo Mineiro, podemos relacionar a 

ocorrência das Leis e Regimentos, até então recentemente criados, com fatos 

observados no mesmo momento em nível nacional. Aos poucos, foram 

desaparecendo dos noticiários os assuntos relacionados aos aldeamentos. 

“Numa visão diacrônica, percebe-se a gradual diluição da população indígena, 

simultânea à espoliação de suas terras” (LOURENÇO, 2015, p. 50).   

Em meados de 2021, os povos indígenas da região do triângulo mineiro ainda 

não contam com uma terra indígena reconhecida e, numa das territorialidades 

em que se apresentam, buscam nuclear pessoas em busca da garantia de 

direitos ao acesso à terra e à cidade. A partir disso, esperam contar com 

direitos garantidos pela constituição no que diz respeito às terras indígenas, 

saúde, educação e estatuto da cidade. 

3.2 – Saúde indígena: Distritos Sanitários Especiais Indígenas (DESEI’s) e 

Sistema Único de Saúde (SUS) 

Em relação ao atual contexto da saúde indígena no Brasil, a LEI Nº 6.001, DE 
19 DE DEZEMBRO DE 1973, dispõe o seguinte no Art. 54:  

Os índios têm direito aos meios de proteção à saúde facultados à 
comunhão nacional. Parágrafo único. Na infância, na maternidade, na 
doença e na velhice, deve ser assegurada ao silvícola, especial 
assistência dos poderes públicos, em estabelecimentos a esse fim 
destinados. 

Existem estabelecimentos específicos para a atenção à saúde indígena e estes 

se apresentam em áreas com ocorrência de territórios indígenas em todas as 

regiões do país. Nas regiões centro-oeste e norte, o Ministério da Saúde 

destaca a seguinte estrutura e suas atribuições: 

Secretaria Especial de Saúde Indígena (SESAI) é responsável 
por coordenar e executar a Política Nacional de Atenção à Saúde 
dos Povos Indígenas e todo o processo de gestão do Subsistema de 
Atenção à Saúde Indígena (SasiSUS) no Sistema Único de Saúde 
(SUS); A missão da secretaria é implementar um novo modelo de 
gestão e de atenção no âmbito do Subsistema de Atenção à Saúde 
Indígena, articulado com o SUS (SasiSUS), descentralizado, com 

http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%206.001-1973?OpenDocument
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%206.001-1973?OpenDocument


 
 

 99 

autonomia administrativa, orçamentária, financeira e 
responsabilidade sanitária dos 34 Distritos Sanitários Especiais 
Indígenas (DSEIs). Entre as atribuições da SESAI destacam-se: 
desenvolver ações de atenção integral à saúde indígena e educação 
em saúde, em consonância com as políticas e os programas do 
SUS e observando as práticas de saúde tradicionais indígenas; e 
realizar ações de saneamento e edificações de saúde indígena.9  

        Abrangência e sedes dos Distritos Sanitários Especiais Indígenas 

 

         Fonte: Instituto Ovídio Machado, 
<http://www.institutoovidiomachado.org/saudeindigena/?page_id=731>. Acesso 30/12/2020 

A vida das pessoas que habitam essas áreas é influenciada por uma 

diversidade de fatores que determinam suas condições de saúde. 

São vários os fatores determinantes das condições de saúde da 
população de um Distrito Sanitário Especial Indígena. A dignidade do 
índio enquanto ser humano, a manutenção da sua saúde e a 
preservação da sua vida é influenciada por uma série de 

                                                             
9 Sobre a SESAI, Ministério da Saúde. <https://antigo.saude.gov.br/saude-indigena/sobre-a-
sesai#:~:text=A%20Secretaria%20Especial%20de%20Sa%C3%BAde,%C3%9Anico%20de%2
0Sa%C3%BAde%20(SUS).>Acesso, 17/03/2021. 

http://www.institutoovidiomachado.org/saudeindigena/?page_id=731
https://antigo.saude.gov.br/saude-indigena/sobre-a-sesai#:~:text=A%20Secretaria%20Especial%20de%20Sa%C3%BAde,%C3%9Anico%20de%20Sa%C3%BAde%20(SUS).>Acesso
https://antigo.saude.gov.br/saude-indigena/sobre-a-sesai#:~:text=A%20Secretaria%20Especial%20de%20Sa%C3%BAde,%C3%9Anico%20de%20Sa%C3%BAde%20(SUS).>Acesso
https://antigo.saude.gov.br/saude-indigena/sobre-a-sesai#:~:text=A%20Secretaria%20Especial%20de%20Sa%C3%BAde,%C3%9Anico%20de%20Sa%C3%BAde%20(SUS).>Acesso


 
 

 100 

denominadores históricos, culturais, políticos, sociais e econômicos: 
dependem do governo local, do assédio de fazendeiros, posseiros, 
garimpeiros e madeireiras às terras indígenas e da própria tolerância 
dos índios perante as políticas indigenistas voltadas para a educação, 
a moradia, a alimentação etc. (LUCIANO, 2006, p.186)  

Esta espacialidade dos DSEI´s foi uma grande conquista na luta dos povos 

indígenas, inserida em grandes avanços de políticas públicas voltadas aos 

povos indígenas, sendo acompanhada por um aumento de recursos 

direcionados a elas.  

O balanço do processo de implantação do subsistema de saúde 
indígena no Brasil, organizado por meio dos Distritos Sanitários 
Especiais Indígenas, revela avanços significativos que têm 
contribuído para a melhoria das condições de vida e saúde dos povos 
indígenas que habitam o território nacional, mas ainda estão muito 
distantes das condições mínimas desejadas. No plano político-
estratégico, destaca-se o reconhecimento pelo poder público da 
necessidade de concretizar uma política específica para os povos 
indignas, buscando reduzir as principais incongruências entre a 
medicina ocidental e as medicinas tradicionais indígenas. Embora 
esteja longe de se tornar realidade concreta, permitiu o surgimento de 
experiências inovadoras no campo das políticas públicas de saúde. O 
modelo de organização de saúde indígena, tendo como base 
administrativa e territorial os DISEIs, possibilitou uma participação 
das comunidades indígenas na formulação e na execução de 
políticas e ações de saúde voltadas para elas, bem como maior 
controle dessas ações, notadamente por meio dos Conselhos locais, 
distritais, regionais e nacional [...]Outro aspecto importante alcançado 
foi o aumento considerável de recursos financeiros específicos para a 
saúde indígena antes nunca alcançado na história brasileira. A seguir, 
apresentamos uma tabela que demonstra essa evolução dos 
recursos financeiros. (LUCIANO, 2006, p.183, 184) 

Essa realidade de avanços é diferente para os povos que necessitam de 

atendimento fora destas áreas, sendo que o atendimento dos povos indígenas 

no SUS enfrenta entraves para a garantia dos direitos de pessoas indígenas 

que vivem em contexto urbano. Também enfrentam dificuldades de acesso à 

saúde os indígenas que vivem principalmente nas regiões do oeste mineiro, 

noroeste e norte paulista, do leste sul mato-grossense, norte e sul da Bahia, 

grande parte do estado de Goiás, Distrito Federal, sul e leste do Tocantins, 

todo o estado do Piauí, leste e sul do Maranhão, leste e sul do Ceará, todo o 

interior da Paraíba, quase todo estado de Alagoas. 

 As pessoas indígenas que procuram o SUS nas cidades enfrentam desafios 

para garantir seus direitos de saúde. Em 2006 o colunista André Campos do 

site “Repórter Brasil” alertou: 



 
 

 101 

O sistema de saúde urbano, porém, nem sempre é acolhedor a essas 
pessoas. Num verdadeiro jogo de empurra-empurra, são comuns 
histórias de índios não atendidos em postos do Sistema Único de 
Saúde (SUS) sob a alegação de que responsabilidade seria da 
Funasa – entidade que, por sua vez, tem como política oficial não 
atender os índios da cidade. (2006)  

Andrade, Bellinger e Penteado (2013) apontam certas dificuldades enfrentadas 

pelos indígenas que vivem em contexto.  

Nesse sentido, a cidade deve ser um lugar onde os indígenas não 
tenham sua identidade negada e onde não haja esvaziamento dos 
seus direitos, mas ao contrário, o local de construção política que 
pense o espaço urbano como um espaço legítimo dos povos 
indígenas. Ser indígena no espaço urbano é passar por muitos 
enfrentamentos; sejam na garantia de seus direitos, tais quais os 
reconhecidos pela Constituição Federal e pela Convenção 169 da 
OIT; sejam na conquista da cidade como espaço legítimo para o 
exercício de seus saberes, práticas, no exercício de seu viver 
indígena. O Direito Indígena e o Direito Indígena à Cidade devem ser 
direitos indissociáveis e efetivos para todas as etnias que vivem no 
contexto urbano. (ANDRADE, BELLINGER E PENTEADO 2013, p. 
95) 

Na obra em referência dos autores supracitados, desafios e alertas são feitos 

pelo Dr. Douglas, do Projeto Xingu, que vê uma tendência em transformar o 

subsistema de atenção à saúde indígena no SUS, em atendimentos com 

tratamentos comuns ao sistema geral do SUS.  

A concepção de atenção diferenciada parte do pressuposto de que 
são povos que têm sistemas de saúde, sistemas médicos, de cura 
totalmente distintos do biomédico, mas eficazes também, que os 
mantiveram vivos durante séculos, e crescendo. (...) Essa 
diferenciação que talvez seja o grande nó. A tendência que eu vejo 
atualmente é inversa, é fazer com que esse subsistema, já que 
pertence ao SUS, funcione como o SUS, o que eu tenho chamado de 
assimilação, é um novo risco de assimilação. (ANDRADE, 
BELLINGER E PENTEADO, 2013, p.103) 

As bases legais construídas com participação indígena acontecem desde a 

nova Constituição de 1988. Porém, a garantia do acesso aos direitos indígenas 

passa pela construção de lutas em constantes re-atualizações. 

A base legal das reivindicações mais fundamentais dos índios no 
Brasil foi construída pela nova Constituição e vem sendo 
presentemente ampliada e rearranjada. Porém, a realidade brasileira 
demonstra que cabe aos índios e seus aliados a difícil tarefa de, 
fazendo cumprir as leis, garantir o respeito aos direitos indígenas na 
prática, diante dos mais diversos interesses econômicos que teimam 
em ignorar-lhes a própria existência. Assegurar plena efetividade ao 
texto constitucional é o desafio que está posto. Cabe aos índios, mas 
também às suas organizações, entidades de apoio, universidades, 
Ministério Público e outros mais. Sabe-se que se trata de um 
processo lento, que está inclusive condicionado à tarefa de 



 
 

 102 

conscientização da própria sociedade. O êxito dependerá 
necessariamente do grau de comprometimento diário nessa direção 
por parte de todos os que atuam na questão. 

Diante esses fatos, faz-se necessário a efetivação de políticas públicas para os 

indígenas que vivem na cidade, visando oferecer serviços de saúde, educação, 

alimentação e moradia, pois o deslocamento para o espaço urbano traz 

condições de vida muito precárias.   

Em 2021, ainda quase não há dados sobre a diversidade étnica indígena em 

contexto urbano e, portanto, não se conhece as múltiplas culturas, territórios e 

territorialidades indígenas. Não temos muito além do número de indígenas 

autodeclarados no contexto urbano, o que dificulta a efetivação de políticas 

públicas específicas para estes grupos sociais, assim como a garantia de seus 

direitos constitucionais. Esse fato se agrava num momento de pandemia como 

o que vivemos, e em que os povos indígenas historicamente enfrentam 

dificuldade em manter suas vidas. 

 Isso se evidencia na publicação em 2020 da “Base de Informações 

Geográficas e Estatísticas sobre os indígenas e quilombolas para 

enfrentamento à Covid-19”.  

Os dados geográficos disponibilizados encontram-se em processo de 
consolidação, estando submetidas a etapas de validação em campo e 
em gabinete. Por isso, seu uso para a finalidade aqui prevista deve 
levar em consideração essas limitações. (2020, p.12) 

Os dados sobre os povos indígenas da “Base de Informações Geográficas e 

Estatísticas sobre os indígenas e quilombolas para enfrentamento à Covid-19”, 

feita pelo IBGE, ainda estão em etapas de supervisão de dados em campo e 

burocratização destes nos gabinetes. Além disso, também merece a nossa 

atenção o alerta grave registrado na “Plataforma de monitoramento da situação 

indígena na pandemia do novo Coronavírus (Covid-19) no Brasil”10: no dia dois 

de abril de 2020, o representante de um dos atuais órgãos de atuação na 

saúde indígena como o SESAI avisou que não vão se responsabilizar pelos 

indígenas na cidade.  

Secretário de saúde indígena Robson Silva afirma que apenas 
indígenas aldeados serão atendidos pela Sesai. Isso exclui 324,8 mil 
que vivem em cidades. Para organizações indígenas e o MPF, todos 
os indígenas deveriam ser atendidos. 

                                                             
10 <https://covid19.socioambiental.org/>. Acesso, 20/03/2021  

https://covid19.socioambiental.org/%3e.%20Acesso


 
 

 103 

Neste lugar, em que os povos originários enfrentam o racismo e as dificuldades 

de acesso à saúde especial, como estas minorias se apresentam neste 

contexto?  

Símbolos vivos da resistência contra o governo bio/necropolítico e 
dos territórios corporativos. A intolerância e autoritarismo desta 
maioria não esmaga a alegria, o afeto, o amor. A indiferença não 
esmaga as minorias. Povos indígenas tem uma existência imanente, 
“rexistem para existir”. (MONDARDO 2019, p. 75) 

Além do mais, diversos territórios reconhecidos estão em risco de ter seus 

reconhecimentos anulados diante tentativas de alteração dos direitos sobre as 

terras indígenas, como a tese do marco temporal, que propõe reconhecer 

apenas as terras indígenas reivindicadas e ocupadas antes da promulgação da 

constituição de 1988, diante disso o planalto publicou em seu site11,  

Questionamentos ao poder da União e da Constituição: Apesar da 
clareza do texto constitucional, há hoje grupos que questionam o 
poder da União de demarcar as terras indígenas. A Proposta de 
Emenda à Constituição (PEC) 215/2000, por exemplo, já aprovada 
em uma comissão da Câmara dos Deputados, transfere do Executivo 
para o Legislativo a palavra final sobre a demarcação. O texto é visto 
por diversos povos tradicionais como ameaça aos direitos indígenas. 
Também ocorreram decisões judiciais contrárias aos pleitos 
indígenas a determinadas áreas, sob a argumentação da tese do 
marco temporal de 88. Para integrantes do Ministério Público Federal, 
tal interpretação acaba por ratificar expulsões dos indígenas de suas 
terras, muitas vezes com o uso de violência, pois adota o 
reconhecimento dos direitos territoriais apenas nos casos em que já 
ocupavam as terras requeridas na data da promulgação da 
Constituição, em 1988. Os juristas advertem que muitas vezes tais 
populações se viram obrigadas a sair de suas terras devido ao 
estímulo de políticas adotadas pelo próprio Estado, como ocorreu 
durante a Marcha para o Oeste. O Conselho Nacional de Segurança 
Alimentar e Nutricional (Consea) já manifestou diversas vezes 
preocupação em relação a esses temas, como consta 
na Recomendação Nº 002/2012 e nas Moções Nº 42 e 45, ambas 
contidas no relatório da 5ª Conferência Nacional de Segurança 
Alimentar e Nutricional.  

Seriam estas negações na efetivação dos direitos básicos, formas de 

“necrobiopoder”? Para a professora Berenice Bento (2018)12 a resposta a essa 

questão é positiva. 

Necrobiopoder unifica um campo de estudos que tem apontado atos 
contínuos do Estado contra populações que devem desaparecer e, ao 
mesmo tempo, políticas de cuidado da vida. Dessa forma, proponho 
nomear de necrobiopoder um conjunto de técnicas de promoção da 

                                                             
11 <http://www4.planalto.gov.br/consea/comunicacao/noticias/2017/abril/constituicao-consagra-
direito-indigena-de-manter-terras-modo-de-vida-e-tradicoes>. Acesso, 25/04 /21 
12 do Departamento de sociologia da Universidade de Brasília  

https://adeilsonfilosofo.jusbrasil.com.br/noticias/248965098/comissao-aprova-tirar-do-executivo-poder-para-demarcar-terra-indigena
https://adeilsonfilosofo.jusbrasil.com.br/noticias/248965098/comissao-aprova-tirar-do-executivo-poder-para-demarcar-terra-indigena
http://www.infoescola.com/historia-do-brasil/marcha-para-o-oeste/
http://www4.planalto.gov.br/consea/eventos/plenarias/recomendacoes/2012/recomendacao-no-002-2012/view
http://www4.planalto.gov.br/consea/eventos/conferencias/5a-conferencia-nacional-de-seguranca-alimentar-e-nutricional
http://www4.planalto.gov.br/consea/eventos/conferencias/5a-conferencia-nacional-de-seguranca-alimentar-e-nutricional


 
 

 104 

vida e da morte a partir de atributos que qualificam e distribuem os 
corpos em uma hierarquia que retira deles a possibilidade de 
reconhecimento como humano e que, portanto, devem ser eliminados 
e outros devem viver. (BENTO, 2018, p. 3) 

Esta continuação de ataques aos povos originários mantém ativa toda dinâmica 

de deslocamento populacional dos indígenas desde a época da invasão 

portuguesa. Desta forma, ficam expostas as atuais intenções do Estado 

brasileiro, pautadas por uma bancada conservadora e ruralista atuante em 

todas as esferas de representação política, que propõe políticas públicas 

fundamentadas na necrobiopolítica.   

O que se pode observar nos estudos sobre a violência contra a 
população negra, nos dados do feminicídio e do transfeminicídio 
(Bento 2016), dos povos indígenas, entre outras, é que o Estado 
aparece como um agente fundamental na distribuição diferencial de 
reconhecimento de humanidade. (BENTO, 2018, p. 2)  

Sendo assim a diferenciação de reconhecimento de pessoas indígenas que 

vivem dentro e/ou fora das Terras indígenas homologados pelo Estado, produz 

melhores acessos de saúde para uns e maior vulnerabilidade da saúde de 

outros, ainda mais neste momento de pandemia mundial provocada pela 

Covid-19.  

De acordo com o “Relatório de Violência Contra os Povos Indígenas no Brasil – 

Dados de 2019”, produzido pelo CIMI13, ocorreram diversos tipos de violência 

contra os povos indígenas no Brasil, conforme listados a seguir,  

Incêndios em suas Terras e respectivos biomas, sendo o Cerrado o 
domínio com mais focos em 2016, contabilizando 9.553 registros p. 
24; trinta e cinco casos envolvendo Conflitos relativos a direitos 
territoriais p. 73; 256 Invasões possessórias exploração ilegal de 
recursos p. 80; treze casos de Abuso de poder p. 109; trinta e três 
casos de Ameaça de morte p.113; Trinta e quatro casos de Ameaças 
várias p. 118; 113 casos de Assassinatos p. 124/ Número de Casos e 
Vítimas p.126; 20 casos e 21 vítimas de Homicídio culposo p. 133; 13 
casos de Lesões corporais dolosas p. 137; 16 casos de Racismo e 
discriminação étnico-culturais p. 139; 25 casos e 81 vítimas de 
Tentativa de assassinato p. 142; 10 casos de Violências sexuais p. 
146; 65 casos de Desassistência geral p. 151; 66 casos de 
Desassistência na área da educação p. 162; 85 casos de 
Desassistência na área da saúde p. 171; 20 casos de Disseminação 
de bebida alcóolica e outras drogas p. 183; 32 casos de Morte por 
desassistência a saúde p.187; 133 casos Suicídios p. 191; (CIMI, 
2019) 

                                                             
13 <https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2020/10/relatorio-violencia-contra-os-povos-
indigenas-brasil-2019-cimi.pdf>. Acesso, 20/03/2021 



 
 

 105 

Dentre os crimes consumados contra a vida, como os Assassinatos e Suicídio, 

o estado do Mato Grosso do Sul é o que lidera em ambas as situações, 

seguido de Roraima no caso de assassinato e Amazonas no caso de suicídio.  

Vejam as porcentagens de incêndios em terras Indígenas por cada domínio 

morfoclimático, sendo os domínios do Cerrado e Amazônia os mais atingidos. 

Observem também os números de terras homologadas nos governos pós-

ditadura no Brasil, que apresentam uma tendência de decréscimo desde os 

governos pós Fernando Collor de Melo, 1991/1992, que sofreu forte influência 

para efetivar os direitos garantidos na até então recentemente aprovada nova 

constituição de 1988. 

        Números de focos de incêndio em T.I.’s por domínio morfoclimático no Brasil 

 

                       Fonte: <https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2020/10/relatorio-violencia-contra-
os-povos-indigenas-brasil-2019-cimi.pdf>. (2019 p. 24). Acesso, 26/03/2021 

    A amazônia e o cerrado são os domínios morfoclimaticos mais ameaçados 

pelos incêndios no Brasil, sendo que os focos de incêndio são fortes 

indicadores do processo de grilagem de terras, fato que se alastra com 

características muito violentas contra as pessoas que tem suas terras griladas. 

Esta violência se dá em diversos níveis, desde o financiamento de milícias e 

capangas que executam planos destruidores, e assassinatos não investigados 

e por tanto sem punições.  

 

 

 

 



 
 

 106 

Número de homologações de T.I.’s por governo democrático no Brasil (1985-2019) 

 
  Fonte: <https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2020/10/relatorio-violencia-contra-os-povos-
indigenas-brasil-2019-cimi.pdf >. (2019 p.53) Acesso, 26/03/2021.  

A negação de homologações de Terras Indígenas é um marco do atual 

governo, que tem como objetivo a “Demarcação zero”. Essa política embasa e 

indica a manutenção do genocídio em curso no Brasil, alimentada pelo discurso 

do “agro é pop”, diariamente publicado e reforçado nos grandes veículos de 

comunicação, financiado por grupos de capital aberto, a quem interessa a 

produção de commodities e de lucros a partir de juros bancários.  

A “Demarcação zero” e a tese do marco temporal ameaçam várias 

comunidades indígenas que veem seus territórios e territorialidades se 

tornarem alvos de invasões e explorações de seus recursos, pressionando as 

pessoas em conflitos constantes que provocam deslocamentos populacionais e 

desterritorialização de domínios com lógicas indígenas de reprodução 

socioespacial.  Essa é a pressão provocada pelo aprofundamento do 

neoliberalismo brasileiro, que favorece os grandes produtores exportadores em 

detrimento da agricultura familiar, seja esta de movimentos sociais 

camponeses ou dos povos que fora das cidades.  Diante disso, muitas pessoas 

se inserem de formas precárias nas cidades, onde podem sofrer grande risco 

de pauperização, desnutrição alimentar e local de moradias em lugares sem 

estruturas de saneamento básico ou de serviços públicos nas proximidades.  



 
 

 107 

Porém vemos também a produção biopolítica que Mondardo (2019) descreve 

em sua obra, que esta aparece com “As reservas foram criadas enquanto 

dispositivos da biopolítica colonial como os únicos espaços do território 

nacional destinados aos povos indígenas” (2019:60).  

Com isso, o estado parece querer explorar justamente os recursos de reservas 

criadas em nome dos indígenas, mas parece que a intensão era apenas em tê-

los como guardiões temporários destes lugares, e quando fosse do interesse 

do estado, estas terras seriam exploradas.  

Se os povos indígenas veem suas terras invadidas, por sua vez, estes povos 

resistem a este movimento e ainda ocupam novos lugares e se organizam em 

redes de resistência que visam a manutenção e ampliação de suas 

territorialidades reconhecidas pelo estado,   

Inconformados com a territorialização compulsória – a condição de 
reserva – desterritorializam-se às margens de importantes rodovias 
de fluxos do agronegócio no estado e tornaram-se acampados, uma 
reterritorialização provisória e em condição de exceção permanente 
em pequenas áreas reocupadas para reivindicar seus tekoha 
tradicionais. É importante esclarecer que as territorialidades Guarani 
e Kaiwoa não são elaboradas por concepções de limites/fronteiras e 
de identidade permeadas por estabilidades/exclusivismos dos 
territórios nacionais, dos padrões moderno ocidentais, vinculados a 
lógica territorial tradicional, embora, como demonstramos se 
apropriam e interagem com tais. Para alguns povos a mobilidade é, 
por vezes, um componente fundamental, se não central, no 
comportamento da territorialidade [...] essas populações tradicionais 
convivem com lógicas espaciais distintas, porém em certo nível 
combinadas, às lógicas zonal e reticular. Diante a situação territorial 
de exceção e de insegurança social desde a década de 1970, vem 
ocorrendo uma “política decolonial” dos “de baixo” [...] esses espaços 
de representatividade cosmopolítica proporcionam a articulação das 
territorialidades de lideranças religiosas e políticas que atuam em 
redes, conectam famílias extensas e organizam coletivamente as 
demandas e necessidades. (MONDARDO 2019, p. 60, 61) 

3.3. – Planos Diretores estratégicos e o direito à cidade aos povos indígenas 

Diante disso, a democratização da vida dos povos indígenas em contexto 

urbano é inviabilizada pelo Estado. Nas escalas municipais, as diretrizes 

propostas em Planos Diretores Estratégicos das cidades, por exemplo, ou não 

apresentam, ou apresentam poucas intenções de políticas públicas específicas 

para os povos indígenas. Andrade, Bellinger e Penteado (2013) discorrem 

sobre o tema e destacam a realidade do Plano Diretor da cidade de São Paulo 

em 2002. 



 
 

 108 

Mesmo considerando o percentual significativo dos indígenas que 
vivem em áreas urbanas (em TIs ou não) e a perspectiva de cidade 
justa e democrática estabelecida no Estatuto da Cidade, as 
legislações municipais dificilmente reconhecem as cidades como 
lugar dos indígenas desenvolverem democraticamente suas 
diversidades étnicas e culturais. A exemplo de São Paulo que, o 
Plano Diretor vigente (2002), não contempla a realidade dos 
indígenas que vivem na cidade e de seus territórios”. (ANDRADE, 
BELLINGER e PENTEADO 2013, p. 94) 

No atual Plano Diretor da cidade de São Paulo, aprovado em 2014, aparecem 

em alguns capítulos, seções que indicam as intenções em tentar garantir 

direitos para os povos indígenas, como ocorre na seção II do capítulo I, do 

título II. 

Capítulo I – Da Estruturação e ordenação territorial, na seção II – Da 
Macrozona de Proteção e Recuperação Ambiental, que determina no 
§ 5º As macroáreas de Contenção Urbana e Uso Sustentável e de 
Preservação de Ecossistemas Naturais correspondem à zona rural do 
Município. Dispondo no Art. 17 os objetivos específicos da Macrozona 
de Proteção e Recuperação Ambiental, sendo os incisos relevantes 
aos indígenas, os: XIII - gestão integrada das unidades de 
conservação estaduais e municipais e terras indígenas; XIV - garantia 
de proteção das terras indígenas, delimitadas e em processo de 
homologação, imprescindíveis à preservação dos recursos 
ambientais necessários ao bem-estar e à reprodução física e cultural 
desses povos, segundo seus usos e costumes, de forma a coibir a 
ocupação dessas áreas; (2014, p. 17)  

Discorre também na Subseção III – Da Macroárea de contenção urbana e uso 

sustentável, que dispõe no Art. 20 § 3º sobre os objetivos específicos da 

Macroárea de Contenção Urbana e Uso Sustentável, sendo os referentes aos 

povos indígenas tratados nos incisos VII e VIII. 

VII - gestão integrada das unidades de conservação estaduais e 
municipais e terras indígenas; VIII - garantia de proteção às terras 
indígenas, delimitadas e em processo de homologação, de forma a 
coibir a ocupação dessas áreas até que sua situação seja definida 
pelo Ministério da Justiça; (2014, p. 21) 

Também na seção V - Da Zona Especial de Preservação Cultural (ZEPEC), 

que discorre no Art. 61 e 62 do que se trata a ZEPEC e seus objetivos, sendo 

que destacamos a seguir o conteúdo pertinente aos povos indígenas. 

Porções do território destinadas à preservação, valorização e 
salvaguarda dos bens de valor histórico, artístico, arquitetônico, 
arqueológico e paisagístico, doravante definidos como patrimônio 
cultural, podendo se configurar como elementos construídos, 
edificações e suas respectivas áreas ou lotes; conjuntos 
arquitetônicos, sítios urbanos ou rurais; sítios arqueológicos, áreas 
indígenas, espaços públicos; templos religiosos, elementos 
paisagísticos; conjuntos urbanos, espaços e estruturas que dão 
suporte ao patrimônio imaterial e/ou a usos de valor socialmente 



 
 

 109 

atribuído. Parágrafo único. Os imóveis ou áreas tombadas ou 
protegidas por legislação Municipal, Estadual ou Federal enquadram-
se como ZEPEC. Art. 62. A ZEPEC tem como objetivos: IX - proteger 
as áreas indígenas demarcadas pelo governo federal; (2014, p. 47) 

No Art. 63, as ZEPEC são classificadas em quatro categorias conforme as 

respectivas resoluções de tombamento ou instrumentos de proteção instituídos 

pelos órgãos municipais, estaduais e federais. Destacamos o inciso III, que 

trata de interesse da pesquisa.  

III - Áreas de Proteção Paisagística (APPa) - sítios e logradouros com 
características ambientais, naturais ou antrópicas, tais como parques, 
jardins, praças, monumentos, viadutos, pontes, passarelas e 
formações naturais significativas, áreas indígenas, entre outras; 
(2014, p. 48) 

Encontramos também no Capítulo VI, Do sistema de áreas protegidas, áreas 

verdes e espaços livres, o Art. 265, que discorre sobre o que constitui o 

Sistema de Áreas Protegidas, Áreas Verdes e Espaços Livres.  

É constituído pelo conjunto de áreas enquadradas nas diversas 
categorias protegidas pela legislação ambiental, de terras indígenas, 
de áreas prestadoras de serviços ambientais, das diversas tipologias 
de parques de logradouros públicos, de espaços vegetados e de 
espaços não ocupados por edificação coberta, de propriedade pública 
ou particular. (2014, p. 156) 

E no Art. 266, que se refere aos componentes do Sistema Municipal de Áreas 

Protegidas, Áreas Verdes e Espaços Livres, destaca-se o componente do 

inciso III – terras indígenas: a) terras indígenas homologadas; b) terras 

indígenas delimitadas pela FUNAI em análise no Ministério da Justiça. (2014, 

p. 157). 

Como um caso que merece especial destaque, encontramos algumas 

informações sobre a população indígena municipal na caracterização da área 

de política de assistência social da cidade de Campo Grande (2012), como os 

exemplos de famílias que moram em três conjuntos habitacionais destinados 

aos povos indígenas,  

A população indígena do município é desaldeada e flutuante, não 
havendo dados precisos. Os conjuntos habitacionais destinadas à 
população indígena são: “Água Boa” no bairro Vida Nova com 60 
unidades, “Marçal de Souza” no Tiradentes, com 139 unidades e 
“Darci Ribeiro” no Noroeste, com 99 unidades, totalizando 298 
famílias. (2012, p. 31) 



 
 

 110 

Já no Plano Diretor vigente do município de Uberlândia, revisado e aprovado 

em 201714, é possível encontrar apenas dois itens que garantem alguma 

perspectiva de política pública aos indígenas da cidade. No documento, só 

aparece algo relacionado aos povos indígenas, no Capítulo IV – Das políticas 

públicas sociais, na seção VI – Da educação, no Art. 48, que dispõe das “ações 

basilares da política educacional do Município de Uberlândia”, destacando o 

inciso III, que trata da inserção no currículo da Rede de Ensino as temáticas 

"História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”, “Patrimônio Cultural, Material e 

Imaterial” e “Ensino de Libras” (2017, p. 68). 

As políticas de direcionamento de recursos financeiros para a educação 

indígena se restringem aos territórios indígenas reconhecidos. Para os povos 

indígenas em contexto urbano, são garantidos os mesmos direitos ao ensino 

público que qualquer cidadão brasileiro tem, sendo que este ocorre nas escolas 

regulares dos municípios. A lei Nº 11.645, em 10 de março de 2008, altera a lei 

de 1996, modificada em 2003, que obriga a apresentação da Temática 

indígena nas escolas e estabelece:  

Faço saber que o Congresso Nacional decreta e eu sanciono a 
seguinte Lei: Art. 1o  O art. 26-A da Lei no 9.394, de 20 de dezembro 
de 1996, passa a vigorar com a seguinte redação: “Art. 26-A. Nos 
estabelecimentos de ensino fundamental e de ensino médio, públicos 
e privados, torna-se obrigatório o estudo da história e cultura afro-
brasileira e indígena. § 1o  O conteúdo programático a que se refere 
este artigo incluirá diversos aspectos da história e da cultura que 
caracterizam a formação da população brasileira, a partir desses dois 
grupos étnicos, tais como o estudo da história da África e dos 
africanos, a luta dos negros e dos povos indígenas no Brasil, a cultura 
negra e indígena brasileira e o negro e o índio na formação da 
sociedade nacional, resgatando as suas contribuições nas áreas 
social, econômica e política, pertinentes à história do Brasil. § 2o  Os 
conteúdos referentes à história e cultura afro-brasileira e dos povos 
indígenas brasileiros serão ministrados no âmbito de todo o currículo 
escolar, em especial nas áreas de educação artística e de literatura e 
história brasileiras.” (NR) Art. 2o  Esta Lei entra em vigor na data de 
sua publicação. Brasília,  10  de  março  de 2008; 187o da 
Independência e 120o da República. LUIZ INÁCIO LULA DA SILVA 
Fernando Haddad 

Como na cidade de Uberlândia não tem terras indígenas homologadas, logo o 

município não conta com recursos financeiros públicos para estruturas de 

Educação escolar indígena, sendo que tudo indica que estas estruturas 

                                                             
14 O projeto de lei complementar nº 023/2017 dispõe sobre a revisão do plano diretor do 
município de Uberlândia. 

http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%2011.645-2008?OpenDocument
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm#art26a.


 
 

 111 

parecem longe de serem instaladas no município, pois a cidade não conta com 

nenhum Território Indígena em processo de reconhecimento.   

Voltando ao Plano Diretor Estratégico de Uberlândia, notamos na seção “VII -  

Da Cultura”, no Art. 50, inciso XII, que propõe “trabalhar para a execução de 

políticas afirmativas que contemplam as culturas dos povos indígenas – 

aldeados e não aldeados –, afrodescendentes, ciganos e refugiados”. (p.73) 

Andrade, Bellinger e Penteado (2013) citam Lefebvre para discorrerem que no 

ordenamento das cidades são produzidos espaços sociais com diferentes 

graus de atendimento do Estado, distribuindo-se sem equidade a garantia dos 

direitos aos moradores dos municípios.  

Conforme Lefebvre (1991), a cidade é uma produção social e tem 
seus espaços e seus benefícios nela produzidos apropriados de 
forma desigual. Nesse sentido, para os indígenas no contexto urbano, 
essa apropriação desigual significou a negação de seus direitos 
enquanto povos indígenas e a negação do direito à cidade”. 
(ANDRADE, BELLINGER e PENTEADO 2013, p. 94) 

Desta maneira, para o Estado conseguir garantir o mínimo de direitos aos 

povos indígenas, faz-se necessária a mudança de interpretação dos 

representantes jurídicos e civis acerca da cultura indígena. Ela não deve ser 

observada como um fenômeno estático na sociedade, identificado a partir de 

traços determinantes para caracterizar grupos, e sim como um fenômeno 

reproduzido de maneiras mutáveis por estes ao longo do tempo. Não devemos 

procurar por modelos de identidade que represente algum aspecto de 

“indianidade”. 

A realidade dos povos indígenas que vivem nas cidades aponta para 
que os direitos indígenas se alinhem cada vez mais ao entendimento 
de que a cultura não é um pressuposto de determinado grupo étnico 
e sim um produto dele; cultura entendida como “algo essencialmente 
dinâmico” e “perpetuamente reelaborado” (Carneiro da Cunha, 2009), 
e que dessa forma possam esses direitos estar, assim como a 
cultura, em constante construção por seus autores – leia-se, com a 
ampla participação dos indígenas – sem que para essa construção 
lhes seja posto um modelo de identidade e “indianidade”. Nesse 
sentido, a cidade deve ser um lugar onde os indígenas não tenham 
sua identidade negada e onde não haja esvaziamento dos seus 
direitos, mas ao contrário, o local de construção política que pense o 
espaço urbano como um espaço legítimo dos povos indígenas”. 
(ANDRADE, BELLINGER e PENTEADO 2013 p,94, 95)  

A Articulação dos Povos Indígenas do Brasil (APIB) e um grupo de partidos 

(Partido Socialista Brasileiro – PSB, Partido Socialismo e Liberdade – PSOL, 



 
 

 112 

Partido dos Trabalhadores – PT, Partido Democrático Trabalhista – PDT, 

Partido Comunista do Brasil – PCdoB, Rede Sustentabilidade – REDE) 

produziram uma “ARGUIÇÃO DE DESCUMPRIMENTO DE PRECEITO 

FUNDAMENTAL”, com pedido de medida liminar que, no capítulo 22 da 

introdução, discorre alertando sobre a discriminação do entendimento do 

SESAI de prestar serviços apenas aos indígenas em Territórios Indígenas 

homologados.  

Por outro lado, a SESAI – como dito, órgão encarregado da saúde 
indígena no país – adotou o entendimento absolutamente 
discriminatório e inconstitucional de apenas prestar atendimento aos 
indígenas aldeados, que vivem em TIs homologadas. Isso exclui tanto 
os índios que habitam terras em processo de demarcação – e 
convém lembrar que o governo paralisou todos os processos 
demarcatórios, cumprindo sua hedionda e inconstitucional promessa 
de campanha de não demarcar mais “nem um centímetro de terras 
indígenas” –, como também os que vivem em contexto urbano, mas 
que não se despem da sua identidade étnica por conta disso. É 
preciso afastar essa orientação, para proteger todos os indígenas 
brasileiros, especialmente no contexto da pandemia do COVID-19. 
(2020, p.11).  

Em entrevista concedida a Oswaldo Braga de Souza do Instituto 

Socioambiental (ISA) em 20 de janeiro de 2021, a infectologista Mariana Croda, 

do Centro de Operações de Emergência no Enfrentamento da Covid-19 no 

Mato Grosso do Sul, afirma que as “informações já divulgadas são vagas e 

problemas do combate à pandemia podem se repetir na imunização”. Sobre a 

exclusão dos indígenas que estão fora dos Territórios Indígenas reconhecidos 

na primeira fase de imunização, a infectologista disse que o SESAI não tem 

obrigações de imunizar essas etnias que vivem em grande parte nas cidades. 

Veja uma das questões relevantes ao assunto respondidas pela profissional:  

OBS/ISA - Existe alguma justificativa técnica para a exclusão dos 
povos indígenas que moram em cidades do plano de vacinação da 
Sesai? 

MC - A nossa grande preocupação são com os povos que estão fora 
dos territórios indígenas e com os assentamentos e acampamentos. 
Essa população está num limbo jurídico, que você não tem a 
priorização pela saúde indígena, mesmo que o STF tenha 
determinado. A justificativa técnica é a do princípio da atenção 
primária de territorialização e adscrição. Tem uma margem de 
cobertura através desse princípio, de logística até, da atenção 
primária. Isso na atenção primária como um todo, mas na atenção 
primária da saúde indígena vem há tempos, como a questão do 
território oficial indígena. A questão da territorialização pode ser 
facilmente sanada quando você já tem políticas como a das unidades 
volantes. E a saúde indígena tem. Só que a justificativa é que eles 
não fizeram o planejamento, em termos de número de população, 



 
 

 113 

para a população não aldeada. Então, neste momento de 
emergência, não teriam condições de fazer isso de uma forma rápida, 
o que inclui aí novas equipes de saúde, novas contratações de 
recursos humanos, para sanar essas pendências. Nesse contexto, 
acho muito difícil que a Sesai consiga atender essa população não 
aldeada, principalmente por esse princípio da territorialização. Mas 
que haja pelo menos uma proposta de solução. Dizer simplesmente 
“não vou fazer”, não apresentar nenhuma solução é simplesmente 
dizer que não se preocupa com a saúde indígena como um todo. 
Olham uma parte da saúde indígena, e o resto outros devem olhar. 
Preocupação maior é: quem fará isso e quem coordenará essas 
ações para essas populações que não estão dentro dos territórios? 
Essa pergunta que o STF levantou e que muitos já vêm levantando 
há anos e que não houve nenhuma resposta plausível até o 
momento. 

Os indígenas que vivem em Uberlândia são atendidos pelas bases de 

atendimentos vinculados ao SUS como qualquer outro cidadão em contexto 

urbano. Ainda em 2013, em uma reportagem feita por Nogueira do jornal 

Correio de Uberlândia e publicada pelo site do programa dos Povos Indígenas 

no Brasil (que faz parte do portal do Instituto Socioambiental - ISA), baseada 

em entrevista feita com Henrique Gamarra, da etnia Terena, que veio para a 

região de uma aldeia de Campo Grande no início dos anos 1990, fala-se das 

condições de vida difíceis dos indígenas na cidade de Uberlândia.  

Temos uma vida massacrada. Somos discriminados pela sociedade e 
pelos políticos. Não temos apoio para nada. Eles não querem saber 
da gente. Temos um projeto na UFU que dá oportunidade de 
trabalharmos dentro das escolas com palestras. Mas não temos a 
nossa terra para plantar alimentos e ervas medicinais. 

3.4 – Omissão do estado em relação os povos indígenas de contexto urbano, 
nas campanhas de imunização da Covid-19.  

Outro indicador, além do Plano Diretor Estratégico uberlandense, de que não 

existem intenções de políticas públicas para a garantia de atenção à saúde aos 

povos indígenas que vivem em Uberlândia – MG, ou que estas políticas se 

encontram pouco efetivas, e que, portanto, acabam colocando os povos 

indígenas em vulnerabilidade de saúde, seria o “Plano Municipal de Vacinação 

contra a Covid-19”. Ele foi apresentado no dia 15 de janeiro de 2021 pelo 

prefeito Odelmo Leão e o secretário municipal de Saúde, Gladstone Rodrigues 

da Cunha, publicada no site da prefeitura15, e dispõe sobre os grupos 

prioritários nas primeiras etapas de imunização na cidade. 

                                                             
15 Prefeitura de Uberlândia anuncia Plano de Vacinação contra Covid-19 
<https://www.uberlandia.mg.gov.br/2021/01/15/prefeitura-de-uberlandia-anuncia-plano-de-
vacinacao-contra-covid-19/>.Acesso, 17/03/2021.  



 
 

 114 

O modelo adotado pelo município segue o proposto pelo Ministério da 
Saúde, que contempla quatro fases de vacinação. Com a chegada 
das doses, o início da vacinação começa com a primeira fase que 
abrange:  os trabalhadores de saúde (profissionais que prestam 
serviço em estabelecimento de saúde), idosos acima de 75 anos, 
idosos com mais de 60 anos que moram em Instituições de Longa 
Permanência (ILPIs) e acamados [...] Para o agendamento da 
vacinação, a Prefeitura de Uberlândia utilizará da ferramenta de 
georreferenciamento da empresa de Processamento de Dados de 
Uberlândia (Prodaub). Por meio desta tecnologia, o agendamento da 
vacinação será feito para locais abertos e próximos às pessoas 
cadastradas. Após a vacinação deste grupo da primeira fase, será 
aberto o cadastro para as outras etapas que são:  
– Fase 2: pessoas de 60 a 74 anos; – Fase 3: Pessoas com 
comorbidades crônicas, transplantados e obesidade; – Fase 4: 
Profissionais da Educação, pessoas deficiência severa, primeiros 
socorristas, funcionários de sistemas prisionais, trabalhadores do 
transporte coletivo, transportadores rodoviários de cargas, população 
privada de liberdade; (Prefeitura Municipal de Uberlândia, 2021) 

Porém, logo abaixo da disponibilização da informação sobre esses grupos na 

matéria do site, aparece um quadro informativo sobre as fases de imunização 

em que os povos indígenas estão listados no grupo prioritário a ser atendido na 

primeira etapa de vacinação município. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 115 

 Publicação das fases do plano de vacinação contra o Covid-19 em Uberlândia-MG 

 

           Fonte: https://www.uberlandia.mg.gov.br/2021/01/15/prefeitura-de-uberlandia-anuncia-
plano-de-vacinacao-contra-covid-19/. Acesso. 17.03/2021. 

O Ministério da Saúde dispõe no “Plano Nacional de Operacionalização da 

Vacinação Contra a Covid-19” a caracterização de Grupos de Risco para 

agravamento e óbito pela covid-19. 

Considerando que não há uniformidade na ocorrência de covid-19 na 
população, sendo identificado, até o momento, que o agravamento e 
óbito estão relacionados especialmente à características 
sociodemográficas; preexistência de comorbidades, tais como: 
insuficiência renal, doenças cardiovasculares e cerebrovasculares, 
diabetes mellitus, hipertensão arterial grave, doença pulmonar 
obstrutiva crônica (DPOC), anemia falciforme, câncer, obesidade 
mórbida (IMC≥40); síndrome de down; além de idade superior a 60 
anos e indivíduos transplantados de órgãos sólidos. (2021, p. 13) 

 Também revela os grupos com elevada vulnerabilidade social.  

 Além dos indivíduos com maior risco para agravamento e óbito devido 
às condições clínicas e demográficas, existem ainda grupos com 
elevado grau de vulnerabilidade social e, portanto, suscetíveis a um 

https://www.uberlandia.mg.gov.br/2021/01/15/prefeitura-de-uberlandia-anuncia-plano-de-vacinacao-contra-covid-19/
https://www.uberlandia.mg.gov.br/2021/01/15/prefeitura-de-uberlandia-anuncia-plano-de-vacinacao-contra-covid-19/


 
 

 116 

maior impacto ocasionado pela covid-19. Neste contexto, é importante 
que os Determinantes Sociais da Saúde (DSS) também sejam levados 
em consideração ao pensar a vulnerabilidade à covid-19. A exemplo 
disso, nos Estados Unidos da América (país mais atingido pela covid-
19 nas Américas), por exemplo, os povos nativos, afrodescendentes e 
comunidades latinas foram mais suscetíveis à maior gravidade da 
doença, em grande parte atribuído a pior qualidade e acesso mais 
restrito aos serviços de saúde. De forma semelhante, no Brasil os 
povos indígenas, vivendo em terras indígenas, são mais vulneráveis à 
covid-19, uma vez que doenças infecciosas nesses grupos tendem a 
se espalhar rapidamente e atingir grande parte da população devido ao 
modo de vida coletivo e às dificuldades de implementação das medidas 
não farmacológicas, além de sua disposição geográfica, sendo 
necessário percorrer longas distâncias para acessar cuidados de 
saúde, podendo levar mais de um dia para chegar a um serviço de 
atenção especializada à saúde, a depender de sua localização. (2021, 
p. 14, 15)  

O Ministério da Saúde usa exemplos de populações vulneráveis nos Estados 

Unidos, como os nativos, latino americanos, ou afrodescendentes, por 

exemplo, para comparar com a vulnerabilidade dos povos indígenas no Brasil, 

mas cita apenas os povos que vivem em “terras indígenas”, como povos que 

teriam dificuldades em garantir a imunização neste momento. Esse fato é 

desmistificado na reportagem comentada a seguir e no fato de que os latino-

americanos que estão nos Estados Unidos não vivem, por exemplo, em “terras 

destinadas a latino-americanos” e estão em todas as regiões do país.  

Em reportagem de Erivelton Rodrigues da TV Vitoriosa publicada no dia 08 de 

fevereiro de 2021 no programa “Manhã Vitoriosa”, a cacica Kawany e o 

indígena Guaraci concedem uma entrevista alertando as autoridades 

municipais para a necessidade de garantir a imunização contra COVID-19 aos 

indígenas na cidade e pedindo um posicionamento dos órgãos públicos em 

relação a essa questão. 

A minha preocupação é porque nós povos indígenas temos a nossa 
imunidade baixa, e essa vacina tá chegando aí, como a gente vê nos 
jornais, a gente vê nas redes sociais, que é, ela vem beneficiar os 
pessoal indígena, que são é... área de risco, que são os quilombolas, 
que são as pessoas de idade. Então nós estamos nós povos 
indígenas, estamos incluídos, porque nós inclui, mesmo estando na 
cidade a gente sente que estamos incluídos. E a gente tá preocupado 
porque estamos na cidade e não vamos, não sei se vamos ter a 
possibilidade de ser alcançado com essa vacina. E nós tamos 
preocupados, porque são muitas, tem pessoas idosas, tem pessoas 
que tem problemas, é diabético, tem pressão alta, e a gente ta 
preocupado. A gente tá muito preocupado, e queríamos saber dos 
órgãos públicos, do prefeito, do secretário de saúde, dos vereadores, 
que tão na frente dessa demanda, se vai haver possibilidade de nós, 
que eu nós eu já sou a gente é reconhecido como povos indígenas, 



 
 

 117 

de nós também estar na linha de tomar essa vacina.   (TV Vitoriosa, 
entrevista com Kawany, fev. 2021) 

Por sua vez o Guaraci mostra muita preocupação e indignação ao reclamar 

que,  

A preocupação minha, do índio Guaraci, é de nós que é índio por 
causa da vacina né, a nossa imunidade é muito baixa, e eu também 
sou grupo de risco né, sou diabético, sou hipertenso, e fico mais 
dentro da minha casa né, então assim, nós temos direito da vacina? 
Temos, porque nós não somos índios aldeados, mas nós somos índio 
né, e índio ele é índio em qualquer lugar que ele tiver, dentro da 
aldeia ou fora da aldeia ele é índio, ele não deixa de ser índio. Então 
a gente tá fazendo esse apelo aqui e tudo, para o secretário da saúde 
ver, né, e olhar direitinho pra nós que somos indígenas, dar um apoio 
pra nós, uma força, pra nós ser vacinado agora nessa primeira etapa. 
(TV Vitoriosa, entrevista com Guaraci, fev. 2021)  

A prefeitura de Uberlândia publicou um quadro com os números da vacinação 

contra a Covid-19 dos grupos prioritários, chamado de “vacinômetro”. Mas o 

grupo de povos indígenas, que foram apresentados como grupos prioritários da 

primeira fase de imunização da cidade, conforme publicação do próprio site da 

prefeitura no dia 15 de janeiro, não aparecem no quadro do “Vacinômetro” 

publicado no dia 17 de março de 2021. Aparecem apenas como grupos 

prioritários os “profissionais de saúde; idosos, acamados e pessoas com 

deficiência” e, em asterisco na imagem, destaca-se que “a porcentagem é 

calculada sobre o número de pessoas cadastradas no sistema. 

                                              

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 118 

Vacinômetro Uberlândia 2021 

 

Fonte: Prefeitura de Uberlândia, https://www.uberlandia.mg.gov.br/coronavirus/vacinometro/. 
Acesso 18/03/2021.  

 Nesse contexto, o Ministério da Saúde, a mando do governo federal, não tem 

se responsabilizado pela vacinação dos indígenas que vivem na cidade, 

apenas anunciam que não têm levantamentos e dados técnicos atualizados 

sobre os diversos contextos de grupos indígenas, visto que o último censo foi 

feito em 2010. Evidencia-se, assim, que o governo federal não apresenta uma 

solução plausível para este problema social, muito pelo contrário. O município 

de Uberlândia – MG, por sua vez, anunciou os povos indígenas como grupo 

prioritário na campanha de vacinação e deveria fazer campanhas deixando 

claro que os indígenas moradores do município têm direito a esta primeira 

https://www.uberlandia.mg.gov.br/coronavirus/vacinometro/


 
 

 119 

etapa e precisam se cadastrar para vacinar, ou assumir que estes grupos 

foram colocados apenas por engano no folder de anúncio das etapas.  

Diante desta dificuldade em garantir seus direitos em zona urbana, a Cacica 

Kawany Tupinambá adota a estratégia de procurar o direito de reconhecimento 

oficial de sua identidade indígena, para ter mais força nas exigências de 

direitos garantidos pela constituição brasileira aos povos indígenas, onde quer 

que esteja no território nacional.  

Em ensaio publicado, Carla Sodré da Mota Dessimoni16 (2016) discorre sobre o 

lançamento de pedidos para a alteração do nome. 
Neste sentido, o Conselho Nacional de Justiça e o Conselho Nacional 
do Ministério Público editaram a resolução conjunta n. 003/2012, 
prevendo que no assento de nascimento do indígena, integrado ou 
não, deve ser lançado, a pedido do apresentante, o nome indígena do 
registrando, de sua livre escolha, não sendo caso de aplicação do art. 
55, parágrafo único da Lei n.º 6.015/73. (DESSIMONI, 2016)  

Ainda sobre os Direitos indígenas, o Conselho Indigenista Missionário - CIMI 

divulga nota de Rosane Lacerda17, em que esta relaciona as normas que 

compõem a legislação indigenista brasileira em vigor, disponíveis no Brasil 

acerca dos povos indígenas, bem como os principais textos normativos 

internacionais – Tratados, Convenções e Declarações – dos quais o país é 

signatário. 

Constituição da República Federativa do Brasil de 1988 – Artigos 231 
e 232; Estatuto do Índio – Lei nº 6.001, de 19.12.1973; 
Código de Processo Penal – Decreto-Lei nº 3.689, de 03.10.1941; 
Código Penal – Decreto-Lei nº 2.848, de 07.12.1940; 
Convenção Relativa à Proteção das Crianças e à Cooperação em 
Matéria de Adoção Internacional – Resolução n.º 12 da Secretaria 
Especial dos Direitos Humanos – de 09. 05.2008; 
Declaração das Nações Unidas sobre os direitos dos povos indígenas 
– ONU – 13.09.2007; 
Convenção nº 169 da Organização Internacional do Trabalho – OIT – 
Decreto n.º 5.051, de 19.04.2004; 
Convenção n.º 169 da Organização Internacional do Trabalho na 
língua Guarani-Kaiowá; 
Convenção n.º 169 da Organização Internacional do Trabalho na 
língua Terena; 
Pacto Internacional Direitos Econômicos, Sociais e Culturais – ONU – 
Decreto nº 591, de 06.07.1992; 
Pacto Internacional de Direitos Civis e Políticos – ONU – Decreto nº 
592, de 06.07.1992; 

                                                             
16  Juíza de Direito do Tribunal de Justiça do Estado do Pará, Mestranda em Direito pela 
Universidade Federal do Pará, 
17 Indigenista e professora do curso de Medicina do Campus Agreste da UFPE 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/del3689.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/del2848.htm#art361
http://pesquisa.in.gov.br/imprensa/jsp/visualiza/index.jsp?jornal=1&pagina=8&data=21/12/2009
http://pesquisa.in.gov.br/imprensa/jsp/visualiza/index.jsp?jornal=1&pagina=8&data=21/12/2009
http://pesquisa.in.gov.br/imprensa/jsp/visualiza/index.jsp?jornal=1&pagina=8&data=21/12/2009
http://www.funai.gov.br/arquivos/conteudo/cogedi/pdf/LEGISLACAO_INDIGENISTA/Legislacao-Fundamental/ONU-13-09-2007.pdf
http://www.funai.gov.br/arquivos/conteudo/cogedi/pdf/LEGISLACAO_INDIGENISTA/Legislacao-Fundamental/ONU-13-09-2007.pdf
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2004-2006/2004/Decreto/D5051.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2004-2006/2004/Decreto/D5051.htm
http://www.funai.gov.br/arquivos/conteudo/cogedi/pdf/LEGISLACAO_INDIGENISTA/Legislacao-Fundamental/169_guarani_kaiowa_web_812.pdf
http://www.funai.gov.br/arquivos/conteudo/cogedi/pdf/LEGISLACAO_INDIGENISTA/Legislacao-Fundamental/169_guarani_kaiowa_web_812.pdf
http://www.funai.gov.br/arquivos/conteudo/cogedi/pdf/LEGISLACAO_INDIGENISTA/Legislacao-Fundamental/Convencao-n-169-Terena.pdf
http://www.funai.gov.br/arquivos/conteudo/cogedi/pdf/LEGISLACAO_INDIGENISTA/Legislacao-Fundamental/Convencao-n-169-Terena.pdf
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/D0591.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/D0591.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/D0592.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/D0592.htm


 
 

 120 

Convenção Americana sobre Direitos Humanos – OEA – Pacto de 
São José da Costa Rica – Decreto n.º 678, de 06.11.1992; 
 

Faria (2016), discorre sobre os direitos indígenas, e aponta a importância dos 

parâmetros constitucionais, como indicadores da disputa de narrativas em 

torno da abrangência e efetividade das leis, visto que uma lei proposta em um 

tipo de sociedade pode afetar outra sociedade diferente, podendo não abranger 

direitos aos povos e/ou deveres do estado em relação a estes,  

Assim, embora a Constituição Federal seja um instrumento do Estado 
criado (inventado) pelo não indígena, fruto do direito, como ciência, 
pautado em regras que disciplinam a convivência social, ou seja, que 
normatizam as vidas, ela se revelou como uma mudança no processo 
de luta pela terra dos Guarani, (por exemplo), pois é  a partir dela que 
há uma maior apropriação do discurso do direito, para uma cobrança 
de sua realização: a lei é uma invenção. Se a lei não protege o direito 
dos índios (sobre suas terras), o branco que invente outra lei. Paiaré-
Pakategê do Sul do Pará (Souza Filho, 1998, p. 75). Não fomos nós 
(Guarani) que fizemos as leis. Mas, agora queremos que se 
cumpram. (PAULINA, 2014). Este instrumento, a Constituição, foi 
construído em decorrência de diferentes lutas (e bandeiras), por uma 
intensa mobilização de indígenas, organizações, acadêmicos e 
profissionais defensores dessa causa. Por isso ela também guarda as 
contradições presentes no embate de sociedades diferenciadas. 
(FARIA 2016, p. 257, 258) 

3.5 – Conquistas e jurisprudências no registro civil, a partir de Maria de Lourdes 
Lima Soares Tupinambá 

Uma das formas de fazer valer direitos já garantidos em Constituição, seria 

efetivar o direito de acrescentar o nome da etnia no registro civil, como fez a 

cacica Kawany Tupinambá, que inseriu a denominação de sua etnia em seu 

documento de identificação. Kawany procurou o Ministério Público Federal pra 

realizar os processos de reconhecimento e alteração do registro civil. Com a 

assessoria de sua advogada, ela teve sucesso e se tornou a primeira pessoa 

residente no município de Uberlândia – MG, e por enquanto única de que se 

tem notícia, a ter o direito garantido de acrescentar o nome de sua etnia no 

registro civil, conforme sentença exarada nos autos do processo nº. 5013364-

18.2018.8.13.0702, aos 30 de agosto de 2019, pelo Exmo.  Juiz de Direito, 

LUÍS EUSÉBIO CAMUCI, da 5ª Vara Cível da Comarca de Uberlândia –MG.  

                                          S E N T E N Ç A 

“Vistos etc. 

MARIA DE LOURDES LIMA SOARES, devidamente qualificada nos 
autos em epígrafe, ajuizou pedido de retificação de registro civil, 
aduzindo, em suma, que é natural de Missão Velha, estado do Ceará; 
que tem origem indígena, da etnia Tupinambá; que “rejeitada por 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/D0678.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/D0678.htm


 
 

 121 

seus genitores, foi criada pelos avós maternos na zona rural. Com 
eles, índios, a Requerente aprendeu os costumes indígenas”; e que 
“devido a discriminação que assola a cultura indígena desde o início 
da colonização brasileira, a família da Requerente não se declarava 
como indígena, a fim de evitar preconceito e perseguição. Por isso, 
em seu registro de nascimento, além de não constar sua etnia de 
origem, tampouco a Requerente foi registrada com sua tribo 
constando como sobrenome”. Diante disso, requer a “determinação 
da alteração do registro civil da requerente, para que esta passe a se 
chamar MARIA DE LOURDES LIMA SOARES TUPINAMBÁ, bem 
como a inclusão de sua etnia Tupinambá em seus documentos”(...) 
Posto isso e considerando o mais que dos autos consta, DEFIRO o 
pedido inaugural, para determinar que se retifique, no assento de 
nascimento e de casamento da requerente, o seu nome, fazendo-se 
constar, em substituição a “MARIA DE LOURDES LIMA SOARES”, o 
nome “MARIA DE LOURDES LIMA SOARES TUPINAMBÁ”; bem 
como seja incluída a etnia “TUPINAMBÁ” em seus documentos, na 
forma da Resolução Conjunta nº 3/2012, do CNJ. (...)” 

Nas palavras do juiz e como consta na sentença, o pedido de retificação tem 

como base jurídica a Resolução Conjunta no. 3/2012 do CNJ.  

Com a previsão do art. 3º da Resolução Conjunta nº 3/2012, do 
CNJ, in verbis: Art. 3º. O indígena já registrado no Serviço de Registro 
Civil das Pessoas Naturais poderá solicitar, na forma do art. 57 da Lei 
n.º 6.015/73, pela via judicial, a retificação do seu assento de 
nascimento, pessoalmente ou por representante legal, para inclusão 
das informações constantes do art. 2º, “caput” e §1º. §1º. Caso a 
alteração decorra de equívocos que não dependem de maior 
indagação para imediata constatação, bem como nos casos de erro 
de grafia, a retificação poderá ser procedida na forma prevista no art. 
110 da Lei n.º 6.015/73. §2º. Nos casos em que haja alterações de 
nome no decorrer da vida em razão da cultura ou do costume 
indígena, tais alterações podem ser averbadas à margem do registro 
na forma do art. 57 da Lei n.º 6.015/73, sendo obrigatório constar em 
todas as certidões do registro o inteiro teor destas averbações, para 
fins de segurança jurídica e de salvaguarda dos interesses de 
terceiros. §3º. Nos procedimentos judiciais de retificação ou alteração 
de nome, deve ser observado o benefício previsto na lei 1.060/50, 
levando-se em conta a situação sociocultural do indígena 
interessado. 

Com esta vitória jurídica, a cacica Kawany espera fortalecer a luta pelos 

direitos indígenas na região, ampliando o número de pessoas que comungam o 

caminho de afirmação dos povos originários. Inspirada no exemplo de sua 

conquista, e no legado que Kawany Tupinambá recebeu de sua mãe Poty, a 

cacique escreveu um poema chamado “O COMEÇO DE UM FIM”, do qual 

extraímos  o trecho que segue. 

A minha mãe Poty citou: um dia levaram tudo de mim, levaram o 
ouro, a prata, os rios, as matas, menos o meu jeito de ser índia, estou 
apenas catando as pedrinhas do meu caminho. Eu, Cacique Kawany 
Lourdes Tupinambá já falo: estou apenas continuando, resgatando os 
indígenas perdidos no caminho.  (2018, p. 207)  



 
 

 122 

Conclusão 

Diante do apresentado no primeiro capítulo, podemos afirmar que a busca por 

caracterizações dos povos indígenas traz riscos de interpretações e 

determinações equivocadas acerca do que identifica a pessoa ou os povos 

indígenas. Assim a autodeclaração da pessoa indígena é uma das maneiras de 

reconhecer a pessoas e uma forma de manter viva a memória de identidade de 

seus antepassados, seja qual for o grau de parentesco que essa pessoa 

apresente em relação à história dos povos indígenas e a forma atualizada de 

sua territorialidade. A autodeclaração está relacionada à possibilidade de 

emergência da pessoa indígena e ao papel desta como protagonista nas lutas 

pela garantia de seus direitos assegurados em convenções internacionais ou 

pela constituição nacional.  

Relacionamos também os processos de desterritorialização dos povos 

indígenas no Triangulo Mineiro, com os caminhos e rotas coloniais do interior, 

como a estrada dos Anhanguera ou Caminho dos goyases, que se 

direcionavam a áreas de mineração na província de Goiás, e dispunha de 

diversos aldeamentos indígenas, posteriormente transformados em arraiais, e 

negando a existência de indígenas nesses lugares, através de discursos que 

deslegitimavam a identidade de pessoas indígenas que estavam em processos 

de etnogênese, que ocorre em diversos espaços temporais respectivos a cada 

povo e etnia, pois estas apresentam escalas de contatos com o mundo 

colonial, ou do estado em diferentes momentos. Pudemos perceber que a 

mineração, foi responsável por impulsionar o contato ocorrido entre as lógicas 

indígenas e lógicas capitalistas, atividade que exige rotas de escoamento e 

fontes energéticas que destroem os territórios e territorialidades dos povos 

indígenas no Brasil e por que não dizer, na América latina, provocando 

genocídio, massacres e grandes e contínuos deslocamentos populacionais, ao 

longo da história dos povos indígenas e do Brasil.  

A partir disso assistimos ao que chamamos de etnogênese, ou reetinização, 

que seriam novas expressões étnico-culturais de grupos emergentes. Com este 

contexto, podemos identificar centenas de pessoas que se autodeclararam 

como pessoas indígenas no censo de 2010 na cidade de Uberlândia, 



 
 

 123 

encontramos também uma organização indígena formal que representa as 

lutas coletivas deste grupo social na região e que também tem aliança com 

outras organizações indígenas formais da região.  

Esta organização apresenta uma transterritorialidade indígena no município, 

que se encontra em um assentamento sem estruturas básicas de saneamento 

e pavimentação, e que, através da sua representante, apresenta a 

reivindicação de direitos e já tem conquistas jurídicas, como o acréscimo da 

etnia que se identifica no registro civil de Maria de Lourdes Tupinambá.   

Pelo fato de o Triângulo Mineiro não apresentar nenhuma Terra indígena 

homologada ou em processo de reconhecimento, os povos indígenas da região 

encontram dificuldade de garantir os direitos nos âmbitos de Terras, da saúde e 

educação específicas. Os povos estão inseridos num contexto territorial em 

que são obrigados a se posicionarem na construção por novas demandas 

jurídicas, principalmente para serem reconhecidos como povos indígenas e 

poderem viver de forma menos vulnerável no contexto urbano, expondo uma 

dificuldade de interlocução entre os poderes públicos e as pessoas indígenas 

que querem efetivar seus direitos.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 124 

Referências 
 

Total Estimado de localidades indígenas por estado, IBGE. 2010 

<https://dadosgeociencias.ibge.gov.br/portal/apps/opsdashboard/index.html#/bc62e3cecabe41c
ea2d76c14fc032ab5>. Acesso, 30/12/2020 

 

Plataforma de monitoramento da situação indígena na pandemia do novo coronavírus 
(Covid-19) no Brasil. Linha do tempo: A omissão do governo na tragédia indígena, 
02/04/2020. 
<https://covid19.socioambiental.org/?gclid=CjwKCAiAxKv_BRBdEiwAyd40N_zMgmfbHVFwbpV
pjXBOYEfDA45IjUhgeW6robuCPIVZyXrnv6tnDRoCmvMQAvD_BwE> Acesso, 30/12/2020. 
 

Instituto Ovídio Machado. Mapa DSEI’s 
<http://www.institutoovidiomachado.org/saudeindigena/?page_id=731>. Acesso 30/12/2020 

 

Sobre a SESAI.  < https://antigo.saude.gov.br/saude-indigena/sobre-a-sesai >. Acesso 
29/12/2020.  

 

MORI, Robert. “Os aldeamentos indígenas nos caminhos do Goiases: guerra e 
etnogênese no “Sertão do gentio Cayapó” (Sertão da farinha podre) – séc. XVIII e XIX. 
2015. 
<https://repositorio.ufu.br/bitstream/123456789/12912/1/AldeamentosIndigenasCaminho.pdf >. 
Acesso. 20/12/2020.  

 

JUNIOR, LEIVAS. “O direito à saúde dos povos indígenas e o paradigma do 
reconhecimento”.  2016. < https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2179-
89662017000100086>. Acesso. 30/12/2020.  

 

ARRUTI, José Maurício Andion. “A emergência dos "remanescentes": notas para o 
diálogo entre indígenas e quilombolas”. 1997.  
<https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-93131997000200001>. 
Acesso. 30/12/2020.  

 

BENTO, Berenice. “Necrobiopoder: Quem pode habitar o Estado-nação?” Cad. 
Pagu [online]. 2018, n.53, e185305.  Epub 11-Jun-2018. ISSN 1809-4449. < 
<https://doi.org/10.1590/18094449201800530005>. 
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S0104-
83332018000200405&lng=pt&nrm=iso#:~:text=BENTO%2C%20Berenice.,habitar%20o%20Est
ado%2Dna%C3%A7%C3%A3o%3F.&text=Nos%20estudos%20sobre%20pessoas%20trans,ig
ualit%C3%A1ria%20o%20reconhecimento%20de%20humanidade>. Acesso. 20/12/2020.  

 

FUNAI, fenômeno de “etnogênese”, “reetinização”, Entre 1991 e 2010, população indígena 
se expandiu de 34,5% para 80,5% dos municípios do país. 

https://dadosgeociencias.ibge.gov.br/portal/apps/opsdashboard/index.html#/bc62e3cecabe41cea2d76c14fc032ab5
https://dadosgeociencias.ibge.gov.br/portal/apps/opsdashboard/index.html#/bc62e3cecabe41cea2d76c14fc032ab5
https://covid19.socioambiental.org/?gclid=CjwKCAiAxKv_BRBdEiwAyd40N_zMgmfbHVFwbpVpjXBOYEfDA45IjUhgeW6robuCPIVZyXrnv6tnDRoCmvMQAvD_BwE
https://covid19.socioambiental.org/?gclid=CjwKCAiAxKv_BRBdEiwAyd40N_zMgmfbHVFwbpVpjXBOYEfDA45IjUhgeW6robuCPIVZyXrnv6tnDRoCmvMQAvD_BwE
http://www.institutoovidiomachado.org/saudeindigena/?page_id=731
https://antigo.saude.gov.br/saude-indigena/sobre-a-sesai%20%3e.%20Acesso%2029/12/2020
https://antigo.saude.gov.br/saude-indigena/sobre-a-sesai%20%3e.%20Acesso%2029/12/2020
https://repositorio.ufu.br/bitstream/123456789/12912/1/AldeamentosIndigenasCaminho.pdf
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2179-89662017000100086
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2179-89662017000100086
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-93131997000200001
http://www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=article%5Edlibrary&format=iso.pft&lang=p&nextAction=lnk&indexSearch=AU&exprSearch=BENTO,+BERENICE
https://doi.org/10.1590/18094449201800530005
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S0104-83332018000200405&lng=pt&nrm=iso#:~:text=BENTO%2C%20Berenice.,habitar%20o%20Estado%2Dna%C3%A7%C3%A3o%3F.&text=Nos%20estudos%20sobre%20pessoas%20trans,igualit%C3%A1ria%20o%20reconhecimento%20de%20humanidade
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S0104-83332018000200405&lng=pt&nrm=iso#:~:text=BENTO%2C%20Berenice.,habitar%20o%20Estado%2Dna%C3%A7%C3%A3o%3F.&text=Nos%20estudos%20sobre%20pessoas%20trans,igualit%C3%A1ria%20o%20reconhecimento%20de%20humanidade
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S0104-83332018000200405&lng=pt&nrm=iso#:~:text=BENTO%2C%20Berenice.,habitar%20o%20Estado%2Dna%C3%A7%C3%A3o%3F.&text=Nos%20estudos%20sobre%20pessoas%20trans,igualit%C3%A1ria%20o%20reconhecimento%20de%20humanidade
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S0104-83332018000200405&lng=pt&nrm=iso#:~:text=BENTO%2C%20Berenice.,habitar%20o%20Estado%2Dna%C3%A7%C3%A3o%3F.&text=Nos%20estudos%20sobre%20pessoas%20trans,igualit%C3%A1ria%20o%20reconhecimento%20de%20humanidade
http://www.funai.gov.br/index.php/comunicacao/noticias/1069-entre-1991-e-2010-populacao-indigena-se-expandiu-de-34-5-para-80-5-dos-municipios-do-pais
http://www.funai.gov.br/index.php/comunicacao/noticias/1069-entre-1991-e-2010-populacao-indigena-se-expandiu-de-34-5-para-80-5-dos-municipios-do-pais


 
 

 125 

<http://www.funai.gov.br/index.php/comunicacao/noticias/1069-entre-1991-e-2010-populacao-
indigena-se-expandiu-de-34-5-para-80-5-dos-municipios-do-pais>. Acesso. 30/12/2020  

 

LÚCIA M. M. DE ANDRADE • CAROLINA K. BELLINGER • OTÁVIO CAMARGO PENTEADO 
“A cidade como lugar de afirmação dos direitos indígenas”. Comissão Pró-Índio de São 
Paulo. 2013. <https://cpisp.org.br/wp-content/uploads/2019/03/A_Cidade_como_local.pdf>. 
Acesso, 29/12/2020 

 

O Índio Brasileiro: o que você precisa saber sobre os povos indígenas no Brasil de hoje / 
Gersem dos Santos Luciano – Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação 
Continuada, Alfabetização e Diversidade; LACED/Museu Nacional, 2006. 
<http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/pdf/indio_brasileiro.pdf > . Acesso 
30/12/2020 

 

Reportagem de Erivelton Rodrigues, Imagens - Paulo Henrique Data - 08/02/21 Manhã 
Vitoriosa, TV Vitoriosa 2021. Entrevista cedida por Kawany Tupinambá e Guaraci. 
3min27seg. <https://www.youtube.com/watch?v=KBqt9apltyc >Acesso. 18/02/2021. 

 

Documentário, Lugar de indígena é onde ele estiver. 18min17seg. Direção e produção de Zé 
Henrique Pareja, Cleo Ferreira e Cleiton Custódio. Uma produção Jenipapo Filmes com o apoio 
da Universidade Federal de Uberlândia. 01/04/2020.  
(UFU).<https://www.youtube.com/watch?v=39XQcq2fIbI&t=739s> Acesso. 30/12/2020  

 

LOURENÇO, L.A.B. “A oeste das minas: escravos, índios e homens livres numa fronteira 
oitocentista Triângulo Mineiro (1750-1861)” [online]. Uberlândia: EDUFU, 2005, 353 p. ISBN 
978-85-7078-516- 9. <http://books.scielo.org/id/3hwrh/pdf/lourenco-9788570785169.pdf>. 
Acesso, 26/04/2021 

 

Sobre a obrigatoriedade de ensino da temática indígena nas escolas regulares do Brasil. 
LEI Nº 11.645, DE 10 MARÇO DE 2008.<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-
2010/2008/lei/l11645.htm> Acesso, 22/02/2021.  

 

Notas técnicas, “Base de Informações e Estatísticas sobre os indígenas e quilombolas 
para enfrentamento à Covid-19”. 2020. 
<https://geoftp.ibge.gov.br/organizacao_do_territorio/tipologias_do_territorio/base_de_informac
oes_sobre_os_povos_indigenas_e_quilombolas/indigenas_e_quilombolas_2019/Notas_Tecnic
as_Base_indigenas_e_quilombolas_20200520.pdf>. Acesso, 19/02/2021. 

 

Entrevista feita por Daniela Nogueira, do Jornal Correio, “Número de indígenas despenca 
37,7% no período de dez anos em Uberlândia”. 2013. 

<https://pib.socioambiental.org/pt/Not%C3%ADcias?id=126998>. Acesso. 20/02/2021.  

 

Estatuto do Índio LEI Nº 6.001, DE 19 DE DEZEMBRO DE 1973. 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm> Acesso. 20/02/2021 

http://www.funai.gov.br/index.php/comunicacao/noticias/1069-entre-1991-e-2010-populacao-indigena-se-expandiu-de-34-5-para-80-5-dos-municipios-do-pais
http://www.funai.gov.br/index.php/comunicacao/noticias/1069-entre-1991-e-2010-populacao-indigena-se-expandiu-de-34-5-para-80-5-dos-municipios-do-pais
https://cpisp.org.br/wp-content/uploads/2019/03/A_Cidade_como_local.pdf
http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/pdf/indio_brasileiro.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=KBqt9apltyc
https://www.youtube.com/watch?v=39XQcq2fIbI&t=739s
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%2011.645-2008?OpenDocument
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
https://geoftp.ibge.gov.br/organizacao_do_territorio/tipologias_do_territorio/base_de_informacoes_sobre_os_povos_indigenas_e_quilombolas/indigenas_e_quilombolas_2019/Notas_Tecnicas_Base_indigenas_e_quilombolas_20200520.pdf
https://geoftp.ibge.gov.br/organizacao_do_territorio/tipologias_do_territorio/base_de_informacoes_sobre_os_povos_indigenas_e_quilombolas/indigenas_e_quilombolas_2019/Notas_Tecnicas_Base_indigenas_e_quilombolas_20200520.pdf
https://geoftp.ibge.gov.br/organizacao_do_territorio/tipologias_do_territorio/base_de_informacoes_sobre_os_povos_indigenas_e_quilombolas/indigenas_e_quilombolas_2019/Notas_Tecnicas_Base_indigenas_e_quilombolas_20200520.pdf
https://pib.socioambiental.org/pt/Not%C3%ADcias?id=126998
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%206.001-1973?OpenDocument
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm


 
 

 126 

 

Direitos constitucionais dos índios.  
<https://pib.socioambiental.org/pt/Constitui%C3%A7%C3%A3o>. Acesso, 20/02/2021.  

 

Encarte censo indígena 2010. Adaptado Tabela Localidade indígena por domicílio. 
<http://www.funai.gov.br/arquivos/conteudo/ascom/2013/img/12-
Dez/encarte_censo_indigena_02%20B.pdf >. Acesso, 20/02/2021  

 

Tomando posse da história: o legado de resistência da cacique Kawany Lourdes 
Tupinambá. Cacique Kawany Lourdes Tupinambá, Daniella Santos Alves, Gabriela Gonçalves 
Junqueira. 2018. https://ojs.ufgd.edu.br/index.php/nanduty/article/view/9527. Acesso, 
20/02/2021. 

 

Assentamento Glória: contexto e lutas pela terra, Jornalismo UFU, 2016. 
<https://medium.com/@jornalismoufu/gl%C3%B3ria-contexto-e-lutas-pela-terra-
985d8886230c> . Acesso, 20/02/2021. 

 

Repórter Brasil, “Índio na cidade”, reportagem André Campos, 2006. 13/03/2006. 
<https://reporterbrasil.org.br/2006/03/ndio-na-cidade/>. Acesso, 20/01/2021. 

 

Mattos, Izabel Missagia de “O litígio dos Kayapó no Sertão da Farinha Podre (1847-1880)”. 
Universidade Católica de Goiás. 2006. 
<https://periodicos.ufes.br/dimensoes/article/view/2440/1936>. Acesso. 20/01/2021.  

 

Resultado processo jurídico para alteração do nome de Maria de Lourdes Tupinambá.  
2019.<https://pje.tjmg.jus.br/pje/ConsultaPublica/DetalheProcessoConsultaPublica/documentoS
emLoginHTML.seam?ca=7b8f645c5b0dc9d1c9c391a956096adaae91598c6b7fb685aff9d27398
5cd39edf66dc32b1b12cf0cfbf5b2ad3ca2b12803a3d46aa25d24a&idProcessoDoc=81745580>. 
Acesso, 28/02/2021.  

 

Vacinômetro Uberlândia MG. 2021. 
<https://www.uberlandia.mg.gov.br/coronavirus/vacinometro/>. Acesso, 02/03/2021 

 

MONDARDO, Marcos. “Tekoha: Lutas Indígenas pelo Território”. Boa Vista: Editora da 
UFRR, 2019, 99 p. 

 

Índios do Triângulo Mineiro: história, arqueologia, fontes e patrimônio: pesquisa e 
perspectivas / Aurelino José Ferreira Filho, organizador. - - Uberlândia: EDUFU, 2015.  

 

 

https://pib.socioambiental.org/pt/Constitui%C3%A7%C3%A3o
http://www.funai.gov.br/arquivos/conteudo/ascom/2013/img/12-Dez/encarte_censo_indigena_02%20B.pdf
http://www.funai.gov.br/arquivos/conteudo/ascom/2013/img/12-Dez/encarte_censo_indigena_02%20B.pdf
https://ojs.ufgd.edu.br/index.php/nanduty/article/view/9527
https://medium.com/@jornalismoufu/gl%C3%B3ria-contexto-e-lutas-pela-terra-985d8886230c
https://medium.com/@jornalismoufu/gl%C3%B3ria-contexto-e-lutas-pela-terra-985d8886230c
https://reporterbrasil.org.br/2006/03/ndio-na-cidade/
https://periodicos.ufes.br/dimensoes/article/view/2440/1936
https://pje.tjmg.jus.br/pje/ConsultaPublica/DetalheProcessoConsultaPublica/documentoSemLoginHTML.seam?ca=7b8f645c5b0dc9d1c9c391a956096adaae91598c6b7fb685aff9d273985cd39edf66dc32b1b12cf0cfbf5b2ad3ca2b12803a3d46aa25d24a&idProcessoDoc=81745580
https://pje.tjmg.jus.br/pje/ConsultaPublica/DetalheProcessoConsultaPublica/documentoSemLoginHTML.seam?ca=7b8f645c5b0dc9d1c9c391a956096adaae91598c6b7fb685aff9d273985cd39edf66dc32b1b12cf0cfbf5b2ad3ca2b12803a3d46aa25d24a&idProcessoDoc=81745580
https://pje.tjmg.jus.br/pje/ConsultaPublica/DetalheProcessoConsultaPublica/documentoSemLoginHTML.seam?ca=7b8f645c5b0dc9d1c9c391a956096adaae91598c6b7fb685aff9d273985cd39edf66dc32b1b12cf0cfbf5b2ad3ca2b12803a3d46aa25d24a&idProcessoDoc=81745580
https://www.uberlandia.mg.gov.br/coronavirus/vacinometro/


 
 

 127 

Entrevista ISA, Oswaldo Braga de Souza concedida por Mariana Croda, em 20, de janeiro, 
de 2021. <https://www.socioambiental.org/pt-br/noticias-socioambientais/plano-e-medidas-
tomadas-ate-agora-nao-garantem-vacinacao-de-povos-indigenas-diz-especialista>. Acesso 
10/03/2021. 

 

Plano Diretor Estratégico de São Paulo, 2002. LEI Nº 13.430 , DE 13 DE SETEMBRO DE 
2002. 
<https://www.prefeitura.sp.gov.br/cidade/secretarias/upload/infraestrutura/sp_obras/arquivos/pla
no_diretor_estrategico.pdf>. Acesso, 11/03/2021.  

 

FARIA, Camila Salles de. “A integração precária, e a resistência indígena na periferia da 

metrópole”. 2008. < https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8136/tde-06022009-
181104/publico/CAMILA_SALLES_DE_FARIA.pdf >.  Acesso. 10/03/2021.  

 

FARIA, Camila Salles de. “A luta Guarani pela Terra na metrópole paulistana: contradições 
entre a propriedade privada capitalista e a apropriação indígena”. Tese apresentada 2016. 
<https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8136/tde-03032016-
142809/publico/2016_CamilaSallesDeFaria_VCorr.pdf>. Acesso, 17/03/2021. 

 

Plano Direitor Estratégico de São Paulo, 2014, LEI Nº 16.050, DE 31 DE JULHO DE 2014 
(Projeto de Lei nº 688/13, do Executivo, aprovado na forma de Substitutivo do Legislativo) 
Aprova a Política de Desenvolvimento Urbano e o Plano Diretor Estratégico do Município de 
São Paulo e revoga a Lei nº 13.430/2002. 
<https://www.prefeitura.sp.gov.br/cidade/secretarias/upload/chamadas/2014-07-31_-
_lei_16050_-_plano_diretor_estratgico_1428507821.pdf>. Acesso. 12/03/2021 

 

A Política Municipal de Assistência Social (PMAS) em Campo Grande, 2012.  
<file:///C:/Users/USER/Downloads/Poli%CC%81tica-Municipal-de-Assiste%CC%82ncia-
Social.pdf>. Acesso, 12/03/2021.  

 

Plano Diretor Uberlândia. 2017. PROJETO DE LEI COMPLEMENTAR Nº 023/2017 DISPÕE 
SOBRE A REVISÃO PLANO DIRETOR DO MUNICÍPIO DE UBERLÂNDIA, REVOGA A LEI 
COMPLEMENTAR Nº 432, DE 19 DE OUTUBRO DE 2006, E DÁ OUTRAS PROVIDÊNCIAS 
<http://servicos.uberlandia.mg.gov.br/uploads/cms_b_arquivos/18270.pdf>. Acesso, 
13/03/2021.  

 

KAMBEBA. Márcia Wayna. Poemas e crônicas: Ay Kakyri Tama = Eu moro na cidade / 
Márcia Wayna Kambeba – Manaus: Grafisa Gráfica e Editora, 2013.    
<https://issuu.com/eduardolacerda3/docs/livro_ay_kakyri_tama_-_eu_moro_na_c>. Acesso, 
16/03/2021.  

 

SANT' ANNA, Fernanda Vieira de; MANGABEIRA, Clarck. “Territórios do saber e 
decolonização de identidades que atravessam fronteiras: aproximações entre chrystos e 
Marcia Wayna Kambeba” Centro de Ensino Superior de Juiz de Fora. 2019. Acesso, 
17/03/2021. 

https://www.socioambiental.org/pt-br/noticias-socioambientais/plano-e-medidas-tomadas-ate-agora-nao-garantem-vacinacao-de-povos-indigenas-diz-especialista
https://www.socioambiental.org/pt-br/noticias-socioambientais/plano-e-medidas-tomadas-ate-agora-nao-garantem-vacinacao-de-povos-indigenas-diz-especialista
https://www.prefeitura.sp.gov.br/cidade/secretarias/upload/infraestrutura/sp_obras/arquivos/plano_diretor_estrategico.pdf
https://www.prefeitura.sp.gov.br/cidade/secretarias/upload/infraestrutura/sp_obras/arquivos/plano_diretor_estrategico.pdf
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8136/tde-06022009-181104/publico/CAMILA_SALLES_DE_FARIA.pdf
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8136/tde-06022009-181104/publico/CAMILA_SALLES_DE_FARIA.pdf
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8136/tde-03032016-142809/publico/2016_CamilaSallesDeFaria_VCorr.pdf
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8136/tde-03032016-142809/publico/2016_CamilaSallesDeFaria_VCorr.pdf
https://www.prefeitura.sp.gov.br/cidade/secretarias/upload/chamadas/2014-07-31_-_lei_16050_-_plano_diretor_estratgico_1428507821.pdf
https://www.prefeitura.sp.gov.br/cidade/secretarias/upload/chamadas/2014-07-31_-_lei_16050_-_plano_diretor_estratgico_1428507821.pdf
file:///C:/Users/USER/Downloads/Poli%c3%8c%c2%81tica-Municipal-de-Assiste%c3%8c%c2%82ncia-Social.pdf
file:///C:/Users/USER/Downloads/Poli%c3%8c%c2%81tica-Municipal-de-Assiste%c3%8c%c2%82ncia-Social.pdf
http://servicos.uberlandia.mg.gov.br/uploads/cms_b_arquivos/18270.pdf
https://issuu.com/eduardolacerda3/docs/livro_ay_kakyri_tama_-_eu_moro_na_c


 
 

 128 

Sobre poesia indígena: o caso do poema “ay kakuyri tama (Eu moro na cidade)”, de 
Márcia Wayna Kambeba. Revista Entreletras (Araguaína), v. 11, n. 1, jan./abr. 2020 (ISSN 
2179-3948 – online). Acesso, 17/03/2021. 

 

PLANO NACIONAL DE OPERACIONALIZAÇÃO DA VACINAÇÃO CONTRA A COVID-19 | 2ª 
edição | Brasília/DF 22/01/2021. Aceso, 20/03/2021.  

 

BACIAS HIDROGÁFICAS DE MINAS GERAIS. IGAM. 2020. 
<https://www.mg.gov.br/conteudo/conheca-minas/geografia/bacias-hidrograficas>. Acesso, 
18/03/2021.  

 

MANO, Maciel. “Os Índios na História: o Triângulo Mineiro como encruzilhada cultural e 
as relações do seu passado com o seu presente indígena”. Laboratório de Antropologia e 
Etnoarqueologia. Grupo de Estudos e Pesquisas em Arqueologia, Etnologia e História Indígena 
PPGCS – INCIS e PPGHI - INHIS – UFU. 2018. marcelmano@ufu.br .  
 

DIAS. Ralyson Mendonça. DIAGNÓSTICO DA SAÚDE AMBIENTAL NO ASSENTAMENTO 
DO GLÓRIA EM UBERLÂNDIA: UM RETRATO DAS OCUPAÇÕES IRREGULARES. 2017. 
<https://repositorio.ufu.br/bitstream/123456789/22041/1/diagn%c3%b3sticosa%c3%badeambie
ntal.pdf> Acesso. 19/03/2021 

 

Estimativas da população residente no Brasil e unidades da federação com data de 
referência em 1º de julho de 2020. Uberlândia, p.66. 
<https://ftp.ibge.gov.br/Estimativas_de_Populacao/Estimativas_2020/POP2020_20210204.pdf 
> Acesso. 19/03/2021 

 

ASSIS DA COSTA OLIVEIRA – O índio brasileiro. Espaço Ameríndio, Porto Alegre, v. 2, n. 2, 
p. 186-192, jul./dez. 2008. Acesso, 20/02/2021.  

 

Terras Indígenas nos domínios morfoclimáticos brasileiros, IBGE. 2006.  
<https://www.ibge.gov.br/geociencias/cartas-e-mapas/redes-geograficas/15970-terras-e-
aldeias-indigenas-nos-biomas-brasileiros.html?edicao=16170&t=acesso-ao-produto> Acesso. 
19/03/2021.  

 

Instituto Socioambiental - ISA Localização e limites das Terras Indígenas 2015 

<https://pib.socioambiental.org/pt/Localiza%C3%A7%C3%A3o_e_extens%C3%A3o_das_TIs>. 
Acesso, 30/12/2020 

 

Características Gerais dos Indígenas - Resultados do Universo. Pessoas indígenas por 
situação do domicílio, 2010 / Pessoas indígenas, por localização do domicílio, 2010. 
<https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/9662-censo-demografico-
2010.html?edicao=9677&t=destaques>. Acesso, 19/03/2021.  

 

https://www.mg.gov.br/conteudo/conheca-minas/geografia/bacias-hidrograficas
https://repositorio.ufu.br/bitstream/123456789/22041/1/Diagn%C3%B3sticoSa%C3%BAdeAmbiental.pdf
https://repositorio.ufu.br/bitstream/123456789/22041/1/Diagn%C3%B3sticoSa%C3%BAdeAmbiental.pdf
https://ftp.ibge.gov.br/Estimativas_de_Populacao/Estimativas_2020/POP2020_20210204.pdf
https://www.ibge.gov.br/geociencias/cartas-e-mapas/redes-geograficas/15970-terras-e-aldeias-indigenas-nos-biomas-brasileiros.html?edicao=16170&t=acesso-ao-produto
https://www.ibge.gov.br/geociencias/cartas-e-mapas/redes-geograficas/15970-terras-e-aldeias-indigenas-nos-biomas-brasileiros.html?edicao=16170&t=acesso-ao-produto
https://pib.socioambiental.org/pt/Localiza%C3%A7%C3%A3o_e_extens%C3%A3o_das_TIs


 
 

 129 

Mapas população indígena autodeclarada total, 1991, 2000, 2010. 
<https://indigenas.ibge.gov.br/downloads.html> Acesso, 19/03/201.  

 

IBGE divulga informações sócio demográficas inéditas sobre indígenas. 13/12/2005. 
<https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-sala-de-imprensa/2013-agencia-de-
noticias/releases/13044-asi-ibge-divulga-informacoes-sociodemograficas-ineditas-sobre-
indigenas> Acesso, 19/03/2021.  

 

Dessimoni, Carla Sodré da Mota. “O direito ao autoreconhecimento dos povos indígenas e 
o direito ao sobrenome indígena” 2016. <https://ambitojuridico.com.br/cadernos/direito-
constitucional/o-direito-ao-autoreconhecimentos-dos-povos-indigenas-e-o-direito-ao-
sobrenome-
indigena/#:~:text=o%20artigo%20231%20da%20cf,respeitar%20todos%20os%20seus%20ben
s%e2%80%9d>. Acesso, 20/01/2021.  

 

Rosane Lacerda, indigenista e professora do curso de Medicina do Campus Agreste da UFPE. 
DIREITOS INDÍGENAS < https://cimi.org.br/direitos-indigenas/ > ACESSO, 20/01/2021.  

 

GIRARDI, Eduardo Paulon. MAPA BRASIL AGRÁRIO, 2005.   
<http://www2.fct.unesp.br/nera/atlas/configuracao.htm>. Acesso, 20/01/2021.  

 

Usina hidrelétrica de Água Vermelha, Iturama MG/Ouroeste SP, 2004, p. 3; 
<http://www.leb.esalq.usp.br/disciplinas/Fernando/leb472/Aula_5/Themag_Usinas%20hidrel%E
9tricas.pdf>. Acesso, 24/03/2021. 

 

Memórias da Ditadura. 2021.  <http://memoriasdaditadura.org.br/indigenas/.> Acesso, 
26/03/2021 

 
GALLOI, Dominique Tikin (2004). RICARDO, Fany Pantaleoni (Org.) “Terras Indígenas & 
Unidades de Conservação da natureza: o desafio das sobreposições”. Ed: Instituto 
Socioambiental. f 687. 2004. São Paulo. 
<https://acervo.socioambiental.org/acervo/publicacoes-isa/terras-indigenas-unidades-de-
conservacao-da-natureza-o-desafio-das>. Acesso, 26/03/2021.  

 

RELATÓRIO Violência Contra os Povos Indígenas no Brasil – Dados de 2019. 
<https://cimi.org.br/2020/09/em-2019-terras-indigenas-invadidas-modo-ostensivo-brasil/>. 
Arquivo em PDF <https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2020/10/relatorio-violencia-contra-os-
povos-indigenas-brasil-2019-cimi.pdf >. Acesso, 26/03/2021.  

 

História BR-163. <http://www.rotadooeste.com.br/pt-br/br-163-42-anos-de-historia-e-
desenvolvimento-para-mato-grosso>. Acesso, 26/03/2021. 

 

 

https://ambitojuridico.com.br/cadernos/direito-constitucional/o-direito-ao-autoreconhecimentos-dos-povos-indigenas-e-o-direito-ao-sobrenome-indigena/#:~:text=O%20artigo%20231%20da%20CF,respeitar%20todos%20os%20seus%20bens%E2%80%9D
https://ambitojuridico.com.br/cadernos/direito-constitucional/o-direito-ao-autoreconhecimentos-dos-povos-indigenas-e-o-direito-ao-sobrenome-indigena/#:~:text=O%20artigo%20231%20da%20CF,respeitar%20todos%20os%20seus%20bens%E2%80%9D
https://ambitojuridico.com.br/cadernos/direito-constitucional/o-direito-ao-autoreconhecimentos-dos-povos-indigenas-e-o-direito-ao-sobrenome-indigena/#:~:text=O%20artigo%20231%20da%20CF,respeitar%20todos%20os%20seus%20bens%E2%80%9D
https://ambitojuridico.com.br/cadernos/direito-constitucional/o-direito-ao-autoreconhecimentos-dos-povos-indigenas-e-o-direito-ao-sobrenome-indigena/#:~:text=O%20artigo%20231%20da%20CF,respeitar%20todos%20os%20seus%20bens%E2%80%9D
https://ambitojuridico.com.br/cadernos/direito-constitucional/o-direito-ao-autoreconhecimentos-dos-povos-indigenas-e-o-direito-ao-sobrenome-indigena/#:~:text=O%20artigo%20231%20da%20CF,respeitar%20todos%20os%20seus%20bens%E2%80%9D
https://cimi.org.br/direitos-indigenas/
http://www2.fct.unesp.br/nera/atlas/configuracao.htm
http://memoriasdaditadura.org.br/indigenas/
https://acervo.socioambiental.org/acervo/editora/instituto-socioambiental
https://acervo.socioambiental.org/acervo/editora/instituto-socioambiental
https://acervo.socioambiental.org/acervo/publicacoes-isa/terras-indigenas-unidades-de-conservacao-da-natureza-o-desafio-das
https://acervo.socioambiental.org/acervo/publicacoes-isa/terras-indigenas-unidades-de-conservacao-da-natureza-o-desafio-das
https://cimi.org.br/2020/09/em-2019-terras-indigenas-invadidas-modo-ostensivo-brasil/
https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2020/10/relatorio-violencia-contra-os-povos-indigenas-brasil-2019-cimi.pdf
https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2020/10/relatorio-violencia-contra-os-povos-indigenas-brasil-2019-cimi.pdf
http://www.rotadooeste.com.br/pt-br/br-163-42-anos-de-historia-e-desenvolvimento-para-mato-grosso
http://www.rotadooeste.com.br/pt-br/br-163-42-anos-de-historia-e-desenvolvimento-para-mato-grosso


 
 

 130 

BR – 163 em construção. <http://g1.globo.com/mato-grosso/noticia/2016/10/principal-de-
escoamento-de-mt-br-163-completa-40-anos.html>. Acesso, 26/03/2021.  

 

Correio Paulistano, maio de 1911. 
<http://memoria.bn.br/DocReader/DocReaderMobile.aspx?bib=090972_06&PagFis=21244&Pe
sq=%22Salto%20de%20Agua%20Vermelha%22>. Acesso, 26/03/2021.  

 

Jornal ”A noite”, 16/12/1938. 
<http://memoria.bn.br/Docreader/DocReader.aspx?bib=120588&Pesq=%22Aldeamento%20%c
3%81gua%20Vermelha%22&pagfis=14602>. Acesso, 26/03/2021.  

 

Victims of the Miracle - Development and the lndians of Brazil. Shelton H. Davis. Vítimas 
do Milagre, o desenvolvimento e os índios do Brasil, Tradução de Jorge Alexandre Faure 
Pontual, 1978.Traduzido da primeira edição norte americana, publicada em 1977 pela 
CAMBRIDGE UNIVERSITY PRESS, de Nova York, N.Y., Estados Unidos da América 
Copyright © 1977 by Cambridge University Press. Direitos para a língua portuguesa adquiridos 
por ZAHAR EDITORES Caixa Postal 207, ZC-00, Rio, que se reservam a propriedade desta 
versão.<https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files/documents/t00020.pdf>.Acesso, 
29/03/2021. 
 
 
Ditadura militar quase dizimou os waimiri atroari – e índígenas temem novo massacre. 
01/04/2019. <https://www.nationalgeographicbrasil.com/historia/2019/04/ditadura-militar-
waimiri-atroari-massagre-genocidio-aldeia-tribo-amazonia-indigena-indio-governo>.Acesso, 
26/4/2021 

 
Complexos hidrelétricos e linhas de transmissões 2017, Castilho, 2019, p. 72                              

<http://www.ub.edu/geocrit/Electricidad-y-transformacion-de-la-vida-urbana/DenisCastilho.pdf>. 

Acesso, 24/04/2021 

 

http://memoria.bn.br/DocReader/DocReaderMobile.aspx?bib=090972_06&PagFis=21244&Pesq=%22Salto%20de%20Agua%20Vermelha%22
http://memoria.bn.br/DocReader/DocReaderMobile.aspx?bib=090972_06&PagFis=21244&Pesq=%22Salto%20de%20Agua%20Vermelha%22
https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files/documents/t00020.pdf

	Introdução
	Referencial teórico
	Problematização
	Hipótese
	Justificativa
	Objetivo geral
	Objetivos específicos
	Materiais e Métodos
	RESULTADOS E DISCUSSÃO
	Capítulo 1.  Critérios do estado para a identificação dos povos indígenas as particularidades dos povos indígenas em contexto urbano
	Capítulo 2. A resistência dos povos indígenas e os processos de integração em Uberlândia.
	2.1. – Aspecto territorial dos povos indígenas no antigo Sertão da Farinha Podre – 1749/1816 e Brasil colonial
	2.2 – Os povos indígenas no atual Triângulo Mineiro no decorrer da república
	2.3 – A autodeclaração indígena a partir do censo de 1991
	2.4 Contextualização e localização

	Capítulo 3. A luta pela garantia de direitos direcionados aos povos indígenas no contexto uberlandense.
	3.1 – Histórico de litígios
	3.2 – Saúde indígena: Distritos Sanitários Especiais Indígenas (DESEI’s) e Sistema Único de Saúde (SUS)
	3.3. – Planos Diretores estratégicos e o direito à cidade aos povos indígenas
	3.4 – Omissão do estado em relação os povos indígenas de contexto urbano, nas campanhas de imunização da Covid-19.
	Em ensaio publicado, Carla Sodré da Mota Dessimoni  (2016) discorre sobre o lançamento de pedidos para a alteração do nome.

	3.5 – Conquistas e jurisprudências no registro civil, a partir de Maria de Lourdes Lima Soares Tupinambá

	Referências

